### 社会思想史学会年報

### 社会思想史研究

No.35 2011

〈特集〉 〈圏域〉の思想

## 〈特集〉〈圏域〉の思想

(論文)

【サン=ピエール、ベルクソン、西田幾多郎、バリバール】圏域の思想の可能性と限界

ライヒ、カテコーン、ヨーロッパ 【ライヒ神学のなかのカール・シュミット】

「ゲノッセンシャフト概念を手がかりにして」 一九三〇年代のアジア社会論再考

東アジアの地域主義構想

大竹弘二

酒井哲哉

高岡佑介

【エルンスト・エンゲルの「人間の価値」統計学と社会改革

論

〈公募論文〉

078

篠原雅武

118

圭

137

【三木清における「社会性」の視座から】

アーレントの思想における「権利をもつ権利」の検討

【エルネスト・ラクラウにおける敵対性とその変遷】

敵対性・異質なもの・ラディカルデモクラシー

『リベラル・デモクラシーと神権政治 『ジョン・ロックとアメリカ先住民-――自由主義と植民地支配』 (三浦永光著) ―スピノザからレオ・シュトラウスまで』(柴田寿子著) 梅田百合香 下川

『宋学の西遷――近代啓蒙への道』 (井川義次著)

『ヒュームにおける正義と統治 ――文明社会の両義性』(森直人著)

『マックス・シュティルナーとへーゲル左派』(滝口清栄著) 『イギリス保守主義の政治経済学――バークとマルサス』(中澤信彦著)

『J・A・ホブスン 『連帯の哲学 Ⅰ――フランス社会連帯主義』(重田園江著) 人間福祉の経済学 ――ニュー・リベラリズムの展開』

『戦間期日本の社会思想

- 「超国家」へのフロンティア』(福家崇洋著)

156160

164

犬塚 169

有江大介 173

桜井哲夫 植村邦彦 181 177

尾崎邦博 185

(姫野順一

著

189

山泉

『浜口雄幸と永田鉄山』 (川田稔著)

『戦時下の経済学者』 (牧野邦昭著)

『ジョン・デューイとアメリカの責任』(井上弘貴著)

『経済戦争の理論――大戦間期ウィーンとゲーム理論』(中山智香子著) 『クローチェ 1866-1952――全体を視る知とファシズム批判』 (倉科 岳志著)

『正戦と内戦――カール・シュミットの国際秩序思想』 (大竹弘二著)

『アルチュセール ある連結の哲学』(市田良彦著) 『「戦後」の思想 -カントからハーバーマスへ』(細見和之著)

二〇一〇年会員新著一覧

公募論文投稿規定/公募論文審査規定/執筆要領/社会思想史学会研究奨励賞規定 英文抄録/英文目次

> 梅森直之 193

柳澤 198

伊藤公雄 206

山岡龍一

202

細見和之 酒井泰弘 215210

大貫敦子 219

阪上

223

# (特集)〈圏域〉の思想

らの検証を試みる。 をめぐる思想を俎上に載せ、われわれの空間的想像力のゆくえについて思想史的な観点か 現代的な変容を間違いなく示唆してもいる。この特集ではヨーロッパとアジアの ズムの対立をも回避し、歴史的な固有性をそなえたリージョン内での連帯を唱える〈圏域〉 余儀なくされたのだった。ナショナリズムを相対化しながら、グローバリズムとローカリ て醸成された〈圏域〉の思想は、少なくとも一度は侵略の論理と結びつくかたちで頓挫を 亜共同体」論を提唱したのは、一九三〇年代だった。そして世界史的な危機への応答とし ツでカール・シュミットが「広域秩序」論を唱え、昭和研究会の革新的知識人たちが「東 とにトランスナショナルな連帯が語られるようになったのは、最近のことではない。ドイ 産み出されていることであろう。もとより、「ヨーロッパ」や「アジア」といった圏域をも 的な素地をもとに国民国家体制を相対化する、新たな秩序構想 裂きつつあるが、同時に注目すべきなのは、EUや東アジア共同体といった歴史的・文化 対的に低下させ、人々の空間的想像力をグローバリズムとローカリズムとのあいだで引き ポスト冷戦期におけるグローバル化の進展は、空間的単位としての国民国家の地位を相 それは歴史的には禍々しいまでの両義性を帯びながら、人々の空間的想像力の - 〈圏域〉の思想 〈圏域〉

## 特集 〈圏域〉

の思

想

〈論文〉

# 【サン=ピエール、ベルクソン、西田幾多郎、バリバール】 圏域の思想の可能性と限界

松葉祥一

た圏域 る 能性と限界を見きわめることである。 趨勢のように見える。われわれの役割は、この 度や規模に違いがあるとしても、 太平洋諸島フォーラム(PIF) ARC、アフリカのAU、 N A F T A 国の結びつきを指すためにこの語を用いる)の存在感が増してい 東アジア共同 実際、 U 統 合の バ 問題を孕みつつも統合を強めているEU、 ル 基盤となっている思想の有効性を評価する必要 東アジアの 化 体といった圏 の嵐と、 国民国 南米の南部共同市場(メルコスール)、 A S E A N 域 (国 家の抵抗のはざまで、 などを加えれ 圏域統合の動きは世界的 内の地域と区別して、 これに南アジアの そのためには、 圏域統合の可 ば、 統合の程 こうし 北米の E Uや 複数の SA な

が

あ

る

1

まこうし

た

巻

域

統

合

を支え

る

考え

方

を

と相似形の閉鎖と排除の構造にすぎないのか、それとも新自 11 めの現実的な選択肢たりうるのか、という問いである。 由主義的グロー 圏域ジ ま、 V ま圏域の思想を、 ここで有効性をもちうるのか、それはナショナリズム 思想」 と呼ぶとき、 バリズムとナショナリズムをともに退けるた 一定の圏域内での経済的・政治的統 わ 'n わ れ 0 問 は、 0 思 が

リズムの立場からは広すぎることになるからである。 ぎることになり、 立場からは、 地球全体の経済的 ローバリズムともナショナリズムとも対立するようにみえる。 をめざす立場だと定義するとき、 リー 逆にナショ ジ ・政治的利益を追求するグロー ョナリ Ź ナルな利益を追求するナショナ ムが追求する利 それは一 見したところ、 益 0 範囲 バリズムの は L か 強装す

圏域の思想の可能性と限界――松葉祥ー

を構

想したアベ・

K

+

ン

F

工

] 

ル

•

В

1

・スら

 $\mathcal{O}$ 

相

和

極に近いわ

けでは

な

1

口 や E

域 、 う 一 Ó 思 想は、 0 0 極 多くの  $\mathcal{O}$ ず ń 場合グロ かに 親 和 ] 性 バリズムとナシ が 高 それ ョナリ によっ ノズム てニー 域 ヴァリ 秩 Í 1 ショ ンが ありうる。

彐 ナ リズムに親和 性が高 いリージョ ーナリ ズ A は 諸 国

傾

向に大別できるように思わ

れ

. る。

とも域内の利害対立を調整して自衛するため が 連合して 他 0 大国 や圏 域と対抗するため、 ある 0 圏域統合であ V は 少 んなく

る。

この場合

目的

はあくまでもナショナル

な利益である。

口  $\mathcal{O}$ 

グロ

ーバ

ルな秩序への

志向性がないという意味では、

後米ソー 現象としては例えば 大超大国に対抗して構築され 第二 次世界大戦 前 た圏域 0 ブロ ツク 統合がこれにあ 経済 あや、 戦

流主義 たる。 親和 性が 理 理論としては例えば戦前の日本におけるアジア論の 論 九 五〇年 高 がこれにあたる。 いリー 代 ジョナリズムは、 アメリ クカに これに おけ る W 対して、 最終的 K グロ にグ イッチュ Ì 口 1 バ リズム バ 6 ル 0 な 交

目指で。 難しいの で先の 統合を目 ₩. 指 場とは異なる。 0 す 場合、 過渡的 が、 挙にご 最終目的 で現実的 例えば グ П が な 1 プロ グ バ  $\exists$ 口 ルな秩序を作 1 セスとして圏 ッパ バルな利益だという点 連合か ŋ ?ら世! 域の 出すことは 秩 界 が序を 連合

な 機能 場合も含まれる。 理念とし もちろん、 主義理論 この二つ がこ しれにあ ħ 0 を統 極 たる。 制的 カ 6 理念とし 0 距 コ 離 スモポリ によっ て 巻 て、 域 スを到達不可 0 統合 さまざまな 1をめざ 能

その

際

ばし

ばみられるのが

次の 強

ような論 排除

理である

絶対化す

ることによって、

より

V

 $\mathcal{O}$ 

論

理

、と転化

する。

ない から遠ざかってい 念に が、 序 依拠 論 この時期のシュミットが国家主 は、 している点でドイツ・ナショナリズ 神 聖 ることも 口 1 7 帝 確 玉 カコ を起源とするラ で あ る<sub>(2)</sub> ただ、 権を絶対視する立場 イ 玉 ムと切り 際連合な (Reich) せ

例えば、

ユミット

'n

広

遍性 ーバルな極からも遠い。 場場 所喪失) と一 口 性 (場所確定) С シュミッ をとも トの圏域統合 に 口 避するため は K

在、 側 三の道として提起される両義的な立場だと言える。 主権国家中 諸 玉 グ が行 ́П | こってい バ 心の国際法でも、 ル な市 · る 圏 場 域 経 統合も、 済 0 押し 普遍主義的 必ずしもナショナリズム 0 け な国 0 対抗 |際法でもない 措 置として また、 0 現 第

けでに てグロ な検 ズムに 似 性 このうち 討 形 0 は 親 ある圏域の な 0 余 11 バ 排 和 IJ 地は、 性の われ 除 Ź グ  $\mathcal{O}$ あまり わ 口 ムと親 あるリージョナリズムは、 構 造、 思想の系譜である。 れが Ì バ IJ 和性のある圏域の思想に ないからである。 取 閉じられた魂」にほ ズ り上げる A は、 しば 0 は、 なぜなら、 しか グ ば、 ナショナリ 口 カコ Ì 自 問 だからとい ならず、 バ らを普 ナシ IJ 題がな Ź ズ 日 A 漏 A ナ に لح わ 0 IJ 親

と呼び ある。 それ 原完爾 る。 なえた空間秩序としての かれた社会」 社会は、 を要請したと考えられる。 かれた社会」 合を提案したわけではない のそれを取り上げたい。 ではこの系譜 目標としてのコスモポリス て国家主権の一 アベ が、 . ド れわれはまず 一九三〇年代には、 が この後ルソーを経てカントに至るにしたがって、最終 戦争を回避するため キリスト教や民主主義を生み 東亜連 サ へと跳躍するための特権的な役割を担うとされ を掲げるとき、 のなかに位置する圏域の思想としてベルクソン ン=ピエ 部放棄をともなう国家連合を構想したからで 是盟」 近代に 論 ] ルの べ を、 C ・ シ おける圏域の思想の源泉の一つ 「広域 ベルクソンの場合も、 が、「閉じられた社会」に対する「開 ルクソンの場合、具体的な圏域統 の役割が強まることになる。 ヨーロッパ連合構想に探りたい。 昭 明らかに主権国家を超える制度 Ò 秩序」 現実的 和 ユミットが歴史的 研究会が 論を唱 な手段として、 出したが 「東亜共同 え、 ゆえに、 3 固有性をそ 日本では 体 はじめ 口 こして を ッパ 開 論

を提唱し、

11

ずれも結果として帝国主義的侵略の支えとな

見出

L

いて、 た。 西田もまた、 こでは、 彼らの主張につい それぞれの 国体を維持 西 田 1幾多郎 世界史的 加盟国は平等であるはずであるにも してきた日本が における東亜共栄圏 世界を実現するための東亜共栄圏に ての検討 は別稿に譲ることにして、こ 模範」 論を見ておきたい として特別 かかわ 役 お

圏域が、 想とは 目標 いうの この陥穽と切り離せない れらの圏域の思想が「範例化の論理」に従っていたからだと 圏域から世界へと広げようとするとき、 を肯定することになるのはなぜかという点である。 義務を有しているという論理である。 してグロー を果たすことを求めたのである。 1 われわれが問題にするのは、こうした圏域 0 ル が、 別 0 実現に敵対する国を排 0  $\exists$ 範例としての役割を果たすべきであり、 ] 可 われわれ バ ルな秩序を掲げながら、 能 口 ッパ 性 を 論を手 0 仮説である。  $\exists$ Ì 0 が か。 口 かりに 除したり処罰 ツ パ われわれ 市民権をめ すなわち、 圏域の思想は、 最後には暴力的 自らが属する国家や は こう したりする権利 ぐる議論 最後にE Ó 、思想が 統合の L た圏 したがって それはこ 域 原理上 な手 目 0 中 バ Ó IJ 段 思

### サン=ピエー ルにおけるヨー · ロッ パ

号をもつとも言える。 つであるアベ・ド・サン=ピエールの議論をみることにした 域 Ó 思想は、  $\exists$ 1 ここでは、 <u>і</u> ツパ やアジアといった呼称と同 近代におけるその 源泉の一 じじ年

望、

家間に

永久平和をもたらす実行可能な手段を発見することが

六〇〇年から一 七一 五年までの一一五 年 間 E 口 ッパ

り、同 和論』が着想されたのは一七〇八年、全ヨーロッパがスペイ ン王位継承戦争(一七〇一―一三年)に疲弊していた時期であ で戦火が途絶えたのは、 !書が出版されたのは、まさにサン=ピエールがフラン わずか七年間だけだった。『永久平

三年)だった。 ス全権の秘書としてユトレ ヒト和平会議に赴いた年(一七一

著しく心を痛めた私は、 ッパの君主およびその臣民にもたらされたあらゆる害悪に たかは、序文で明確に示されている。「戦争によってヨー こうした状況に対して、 その害悪の根源にまで遡り、 サン=ピエ ールが同 書で何を意図 私自身

である。

もし

ヨーロッパ

社会 (Société)

が

すべての

丰

IJ

ス

ト教君主に、

玉

の内外における平和の永久性を十分に保証

とを決意した。 将来の紛争のすべてを、 の反省によって、この害悪が国家や主権者の本質そのものに 絶対に救うことが 私はこの事柄を掘り下げて、 戦争なしに終結せしめ、 不可 能なの かどうかを探究するこ 国家間における かくして国

> ルは、 不可 条約が不十分だったのは、それらを裏づける充分な保 であり、 うとする試みへの批判である。そうした試みは不可能なも 衛と軍備の上に成り立つとする立場である。 充分な保証がなければならないとする。その保証とは、 不可能にする。 の人間と富を飲み込み」(Projet, 45)、 の欠陥を指摘する。彼が批判するのはまず第一に、 している。 (sûreté) (Projet, 128) だとするのである。これまでの平和条約や休戦 まず戦争の 所有欲、 能 彼が目指すヨーロッパ連合 (Union Européenne) かどうかを問 「最も礼儀正しい国々を野蛮に連れ戻すのが、 がなかったからである。したがって、 その上でサン=ピエールは、これ 原因を、 復讐心、隣人を克服しようという欲望などに帰 第二に、戦争を「より人間的なもの」にしよ 人間 11 始めたのである」(Projet, 9-10)。 の心のなかにある名声や権力 かえって平和の までの平 それは、「多く サン=ピ 平 実現 和が 和 の欲 エ 防 1 証  $\mathcal{O}$ 想

署名しないものはないであろう」(Projet, 15)。 誰も署名をしようとしないだろう。 L きるとしても、 ない場合よりもはるかに多くの利 その社会建設の ための条約に署名することが 逆に利益があれ 益をもたらさなけ こうしてサン ば れば、

るのである。

経済的 ピエー 記利益や、 ルは、 君主や国民の安全など八カ条の利点を列挙す 軍事費の削減や人口増加による歳入増などの

い なうものだった。 会あるいは会議 が含まれ 二四の加盟国と、 合には、 えない 当該国の恣意によるからであり、「永続的な社会」を形成 なぜなら、 でも連合 その上で、 ここでは、「要約」でまとめられた五カ条をあげて (Projet, 24) からである。 ていた ハプスブルク家やモスクワを含む全ヨー (Alliance) でもない 同盟や連合では条約を締結、 サン=ピエールが提案するのは、 (Diète ou Congrès) (Projet, 373-375)° そのために彼は十二条の基本条項をあげて モロッコやアルジェリアといった準加盟国 恒久的な連合 (Union) サン=ピエールが考えた連 そしてそれ 裁判所、 継続するか否かは 常設軍をとも は、 同 盟 ロッパ大陸 常設 (Ligue) である。 、おく。  $\mathcal{O}$ 議 L

> 想される反論に答え、 設置することを提案するのである。 本条項について、 詳しく利点や重要性、 この 連合の常設委員会を 必要性を解説 ユトレ Ĺ Ł トに 予

一つは、 権の譲渡が提案されていることである。 平和構想と異なる ここで気づくのは、 戦時における統帥権の 「近代的」 サン=ピエール な性格を有していることで 連合への委譲といった一 の提案が、 もう一つは、 それ それ 以 部 前

ない ピエ ンニピ 論む、 ディブラドによるキリスト教諸国の国際議会の設置案、 ことで 点で共通している。また、 をとってはいるが、 ペンによる平和構想などは、すべて平和機関設立という手段 口 世紀のライプニッツによる法皇と帝国の二重権力下での した聖地回復のための 力と強制による平和のどちらかであったのに対して、 前の平和論が、「神の国」 しているアンリ四世の ッパ連合、さらに十七世紀末のクェー ールの平和論は、 工 ある。 理性を根拠にしている。 力と強制 ル 例えば、 0 構想は、 による平 その究極 「大計画」 十四世紀のピエー 国際連盟、 理性による平和」を前提にしている 人間 -和でし サン=ピエ の理念に基づく神学的 目的がキリスト なら誰しも有してい すなわち、 カコ なか Ŕ 十五世紀のボヘミア王ボ つた。 ] 自 カー 玉 ル自身しばしば言及 ル・デュボワが 戦争は災害と破 0 教徒ウィリアム・ それ -教の 政 治的利益を目 に対 なも 護教にある 、るに サン= 0 違 てサ か 七

間の紛 する。

争は、

軍事力 同盟

加盟

国全権委員

0

投票によって 第三条、

第二条、

血のため によらず

の各国の資金拠出。

各国

加盟国の永久同盟を樹立し、

国境を現状のまま維持

解決する。

第四条

この仲

:裁判決に当事国が服従

しない場合

6

れた

(Projet, 364-372)°

さらに

. サ

رُ ا

Ľ

エ 1

ル

は

0

基

12

よっ 力的

ての

み変更しうる。

費用

は国

力に応じて支払わ の条項は全加

る分

武

強制をなしうる。

第五条、

盟国

致

担金でまかなわれるが、

全構成国に平等な

票の権利

が与え n 0 るであろうと主張

してい

し、インドを初めとする各国がそれによって大きな利益を得

それを歓迎する。 平 和 は 多く ò サン=ピエ 利 益 をもたらす ] ル 0 がゆ 平 和論の いえに、 基 盤 15 間 は 0 理 こう 性は

た素朴な理性信仰があ

しか与えない

から不合理であ

ŋ́,

間

0

理性

はそれを承

小認し

合内

部

の反乱

国を制

裁の対象とすることができ、

またし

け

野に収 この連合が あ らゆ 0 いめる」 る国に妥当するはずである。 想が、  $\exists$ ーロッパだけでなく「地球上の全ての ものであり、 人間 理性 の普 「次の世紀には 遍 性を前5 事実、 提にす アジアやアフリカ サ るの ン ノーピエ で 玉 あ エールは、 [家を視 n ば

教に関わりなく地上の全ての国が例外なしに参加できる」と ための「アジア連合」を提唱している。 0 (Projet, 18) と述べ、条約案の最後にはアジアの平和維持 君主たちも連合に受け入れられることを望む そして、 そこには であろう」 宗 0

な役割を果たすべきだとされているのである。 連合を他 なわ その 5 0 地域にも創設するべく努力すべきであるとされる 日  $\exists$ ] 1 ū 口 ッパ ッパ連合は、このような自らに似た恒 が 世界的 な圏域統合にあたって指 そして、 、この 導的 |久的

な特質

徴が見られる。

す

ち、

圏域

0

統合を

通

して

段

俗的 典型

その後のグロー

-バリズ

ハムに親な かわ

和

性

0

ある圏域

0

思

想の

的

指導的 しえない 理性に基盤を置 な役割のゆえに、 他者を  $\mathcal{O}$ V 連 合が 非 ているからこそ、 理性」 人  $\exists$ B 1 間 口 野蛮」 ッパ 最 t は特別な任務を帯びるこ 日 平 として排除 ] 等に分け与えら 口 ッパ は 立. 場を共有 また連 n た

> 377) の必要性を説いている。 連合も、「アジアの君主を恐れることはなく、 するのである。 有益で、 兵し「アジアとアフリカの 連合内の ればならないことになるのである。 安定とアジアにおける通商のために くまでもヨーロッパの平和のためでしかなかった。 ことを要求し、アジア・アフリカ諸国との境界線に軍 ッパのみならず、アジアやアフリカからも追 容易なことであり、 「言うことをきかない強情者」 それゆえ彼の唱える圏域統合は、最終的にあ 君主たちに対 さらには、「トルコ人を 名誉なこと」(Projet, 実際、  $\overline{\vdots}$ に軍 する警 サ 日 事 的 ] 日 П 戒 制裁 1 出すの 口 ピ ッパ アジアの エ 口 (Projet, ツ 隊を を 連合 パ は ル は 0 派 す

口

がそこに永続的社会をもたらす」(Projet, 376) れたにすぎなかった。 このように、 サン=ピエ 1 ル  $\mathcal{O}$  $\exists$ ] 口 ツ パ 連 ことが 合の 構 想に 求 は

化的 グロ 11 放棄を含む ること、 1 バ ル しかし結局 な秩序を目 的アイデンテ 国家連合を提起していること、 指 は自らの ずも イ テ イ 0 属す であること、 地 る国 理的 や圏 近 巻 接 性 域 域 玉 が を [家主権 0 . 指導: 軸とし 提 的 にして の 一 役割 て文 部

を果たすべきだとされていること、

そしてその

ため

 $\mathcal{O}$ 

武

力行

使が肯定されていること、である

### ベルクソンにおける 「開かれた社会

告の うに宣言する。「ドイツに対して開始された闘いは、 ® ベ 五日後、 ル クソンは、 道徳・ 九一 政治科学アカデミー会長として、 四年八月八 目 K イツの対仏宣戦布 次のよ

対する文明の闘いそのものである」(M,1102)。これ以後、

野蛮に

ができる。

回 レーズによれば、とくに一 未発表資料を渉猟しつつこの使節行を詳しく分析したスー あらゆる機会に主張することになる。また、ベルクソンは、「行 ベルクソンは、この「野蛮に対する文明の闘い」の正当性を、 (人」としても戦争に加担する。一九一七年とその翌年の二 合州国大統領ウィルソンが参戦の決断を下すにあたって 政府の要請で「外交特使」として合州国に渡っている。 回目の渡米は、一九一七年四月二

を戦い 大きな影響を与えたという。 学者が、このとき戦争を「文明」 えて、「開かれた魂」つまり全人類的な愛の必要性を説く哲 へと駆り立てたのか。 なぜ、「閉じられた魂」 つまり家族愛や愛国心 の名の下に正当化し、 を越

神と物質の二元論に代えて、 知 のようにベルクソンは、『創造的進化』 持続する生命の一元論を主張し のなかで、 精

ぜなら、 11

国家はどれほど広がったとしても、

外部に他

の

国家

るが、

決して「開かれた社会」にまでには広がらない。

と、もう一つの到達点としての蟻や蜂の らない。 命の流れが物質の障害に出会って停滞する生命の形態に他な 弱い持続として んでいることになる。そこでの「閉じられた社会」とは、 それによれば、 その典型を、 弛緩・停滞する物質とが、 強い持続として緊張・進展する精神と、 動物進化の一つの到達点としての 「社会」に見ること 分岐しつつ入り組 人間

類全体を包含する社会」(DS, 1202, 三二三) であり、 である。 はさらに自然全体にまでおよぶことになる (DS, 10067, 四五)。 かれた社会」とは、 な社会」(DS, 1201, 三三二) と定義される。これに対して、「開 なその成員たちがいつでも攻撃あるいは防御 たがって「閉じられた社会」とは、「他者にたいして無関心 衛することによって種の保存を果たしているからである。 結ばれているが、その単位の外にある単位に対しては敵対的 トが種を保存するために営む群れの中で、成員同士は互いに つまり戦闘の姿勢をとらされて、互いに助け合っているよう では、 閉じられた社会」 なぜなら、こうした社会は、 なぜそれは 人種や国家などの枠にとらわれず、 「閉じられた社会」と呼ば の範囲は、 家族から国家まで広が みずからを外敵 の用意をして、 n る 0 から防

圏域の思想の可能性と限界――松葉祥ー

いだそうとする「ベルクソン哲学のライトモチーフ」が、こ 階的な差異しか認めてこなかったところに、 ら国家までは連続しているが、 前提としない |本質的なものであって、たんなる程度の差ではない」(DS ドゥルーズが言うように、これ で存在しているからである。 国家と人類のあいだの差異は 。それゆえ、 質的な差異を見 までの哲学が段 家族か 社会」の

を予想することによって成立するのに対して、人類は外敵を

道をしてしか到達しない」(DS, 1002, 三八)。このように、

だの差異であり、前者から後者への移行である。それは、「増 問題 は、 この「閉じられた社会」と「開かれた社会」 のあ

こにも見いだせる。

ではない に多くの人間を包摂していくことによってもたらされるもの (DS, 1204, 三二五)。 大あるいは完成によって移行すると信ずるのは正しくない」 見しただけで、初めの二つの感情と第三の感情とのあいだ つの同じ感情だと考えられることが多い。しかし、「意識は (DS, 1001, 三人)。 つまり、 家族愛と祖国愛、 家族愛や祖国愛を拡大し、 人類愛の三つは Þ

排他を含意している」(DS, 1007, 四六)。それに対して第三の かし、 われ 人類愛は まり人類愛は、「ひたすら愛である」(DS, 1007,四六)。 わ ;れは両親や同国人を、「自然に」、じかに愛する 間接的、 後天的なもの」 であり「まわ n

ない。

ベルクソンは、

正義の問題に

階級の概念を重ね合わ

せ

に性質の差異を認める」(DS, 1007,

つまり家族愛と祖国愛は、

「選択を、したがってまた 四六)。なぜなら、

初めの

を通り、段階を経て人類に達するのではない」(DS,1002,三九) 人類は含みえない」(DS, 1019, 六三) とするのである のであり、「いくら狭い感情を押し広げたところで、 ないことを説いている。すなわち、「われわれは家族と国家 ルクソンは繰り 間 の差異が、 返し、 この「 段階的な拡大によっては乗り越えられ 「閉じられた社会」 と 「開かれ 決して

行に、 ンは、 という「範例化の論理」を持ち出すことになる。 にほかならないように思えるからである。しかし、ベルクソ 場に立っているように思われる。 こうした意味で、ベルクソンは、 この「閉じられた社会」から「開かれた社会」 ヨーロッパが、その文明が、模範として不可欠である 圏域も「閉じられた社会」 圏域統合とは対立 『二源泉』 一する立 の移

における正義の概念の分析を見ておこう。

ベルクソンは、

正義の概念の分析に特権的な地位を与えて

とは、「償 1033, 時に、最も簡単な定式で表されるからである。つまり、 なぜなら、 いる。「正義の観念ほど有益なものはない」(DS, 1033, 八二)。 つまり秤ることに由 八二)。しかし、 負 い」や「報い」の語源であるペンサーレ^シナシオン それは他の道: それは量的な平等を意味するだけでは 来する平等の 徳的観念の大部分を含んでいると同 概念に 他 ならない

ることによって、量的な平等を求める同害法の不十分さを指

られ、

したがって、ここでもベルクソンは、質的に異なる二つの いっそう重い罰が要求されるだろう」(DS, 1034, 八四)。

すなわち「閉じられた正義」と「開かれた正義」、あ

正

義

ない。すなわち、 属する階級が高ければ高いだけ、いっそう大きな償いが求め いだろう。 るであろうか。 摘している。 同じ 「だが、 量とともに質についても考慮しなければなら 損害を蒙り、 同害法は同じ階級の内部でしか適用されな 目はつねに目に、 同じ侮辱を受けても、 歯はつねに歯に 被害者の

かし、 言的かつ超越的なものとなったのか」(DS, 1039, 九○)。 どのように 拡大していって絶対的正義に移行すると考えられ この二つのあいだの移行である。 る根本的なもの」(DS, 1043, 九五) だとする。 だの差異を、「たんなる程度の差異ではなく、本質にかかわ るいは「相対的正義」と「絶対的正義」を区別し、そのあい 1036, 八六) そこには漸進的 跳躍、 あるいは「創造」(DS, 1035, 八五) が必要である。 して、 正義は「すべてより高く舞い上がって、 創 進行ではなく、「突然の跳躍」(DS 造はどのようにして行われるの 通常、 相対的正義が徐々に 問題はやはり てい る。 か。 l 定

> 神によって他の民族から区別され、 ところまで至っていた」からである。その結果、 1 たイスラエルが、「人類の: 他の部分に比べてはるかに高 契約によって神と結び この民族は

遅かれ早かれ**模範**とされるはずであった」(DS, 1039, 九一、

1040, 九二)のである。 がとって代わった。他のことはすべてそこから由 躍が行われた。そして、それによって、「国家の境界で止 るためには、「キリスト ある」(DS, 1040, 九一)。「普遍的 た社会」への移行が、「キリスト教に基づくことは明らか に限られていた共和国に、すべての人間を含む普遍的共和国 ていたところの、そして国家そのものに 1040, 九一)。したがって、「閉じられた社会」 教を待たねばならなかった」(DS 同胞愛の思想」 おいては自由 から 来した」(DS 「開かれ 人だけ

でも道 かった。例えば、ギリシアの思想は、 定しようとはしなかった。 ゆえに、 るからなんの権利も主張できぬとした」(DS, 1040, 九二) 他のいかなる思想も、 徳思想が多数あらわれたが、 この人類愛の 思想には到達しなかった。 キリスト教と同 インド にはラー 人類全体のための法を制 「異邦人は野蛮人であ 様の 跳躍をなしえ 7 クリ また、 シ ユ が ナ 玉

は

ない。

なぜなら、

イザヤが、

思い浮かべてみよう」と言う。

しかし、これはたんなる例で 普遍的正義に思い至っ

たのは、

ルクソンは「イスラエルの預言者たちの

語

調を

秘思想家、十字架の聖ヨハネや聖女テレサらによって次の跳 雄的行為」(DS, 1019, 六三) によって、つまりキリスト教神 強調引用者)。さらに、「特権的な人々」(DS, 1174, 二八三) 圏域の思想の可能性と限界――松葉祥-

ここには、

われわ

れが範例化の論理と呼ぶもの

0

典型が

見

1041, 九三)。

播に、

したがって「開かれた社会」への移行に必要不可欠な

ものとして要請され

ているのである。

キリスト教は、 であり、 カンナダのような人の神秘主義を生み出したのは、 教から由来している。ところでラーマクリシュナやヴィ 身、後にわれわれが明らかにするように、間接的にキリスト もののうちに、 浸透したので、 て初めて可能であった。「キリスト教はあらゆる西洋文明に し、彼らの登場は、西洋文明を介したキリスト教の影響によ スト教的神 わが西洋文明である」(DS, 1167, 二七三)。 やヴィヴェカンナダ(1862-1902)のような、 秘主義に比すべき神秘主義が見いだされる。 人々はキリスト教を、 あたかも香気のようにすいこむ。 西洋文明を通じて他の文明に浸透するのであ 西洋文明がもたらした 産業文明自 つまり、 産業主義 ヴェ しか キリ 0 ある。 であり、

てのみ可能なのであ したがって「開かれた社会」の実現は、 西洋文明を通し

こでは「わが」西洋文明が、「模範」として、キリスト じられた社会」の一つにすぎないはずである。ところが、こ いだせる。 西洋文明も「開かれた社会」と本質的に異なる「閉 -教伝

同じ論理が、 一神秘主義とほぼ同じ資格で、 民主主義 の分析にも見られ る。 ベ ル

してい キリスト教的 . る。 なわち、 それは 「福音書的な本質をもったもの 民主主義をもち出 クソンは

 $\mathcal{O}$ 

なぜなら、

この民主主義も、 でも平等でもなく、友愛の原理なのである。それは とされる。 の革命家によって初めて実現の道が開かれたのである(DS 唯一の構想である」(DS, 1214, 三四〇) ことになる。そして、 して、民主主義は、「〈閉じられた社会〉 上に置くことによって和解させる」(DS, 1215, 三四一)。こう 彼女達が姉妹であることを想いださせ、また友愛をすべての 宣告し、平等を要求し、この敵対関係にある二人の 自由と平等はしばしば対立する。 したがって、民主主義において最も重要なの 民主主義の理念である自由、 やはりアメリカの清教徒や、フランス革命 それを調停するの 平等、 の諸条件を超越する 友愛の 姉 ú が友愛で が妹を、 自由 なかで 自由

愛を動因としていると言える」(DS,

1215, 三四

族」以外のものではありえない。それは、古くは小アジア、地中海、より厳密には「文明そのものというべきラテン民 ない。実際、ベルクソンにとっての文明は、最も広くとって を実現するために必要な「模範」としての西洋文明に他なら したがって、ベ ルクソンのいう文明とは、 開 カコ れ

明を引き合いに出すことはできるが、「これは地中海諸文明 ギリシア、エジプトおよびクレタ島、そしてその後はスペイ ン、フランス、イタリアでしか生まれなかった。 ように文明の大流の中にははいらなかった」。 極東 の 文

そこに はキリスト 教と民主主義が生まれ育たなか ったからで

社会」 われわ としての役割を念頭に置いていたことは想像に難くない は、国家連合の前提として「道徳的進化 (progrès moral)」 (M, 初代議長となった。 されているのである。彼は第一  $\Xi$ 口 『際連 ッパ きまた ] ッパと強く このように、ベルクソンにおける文明概念は、 D が必要だと述べている。 可能性を見出 れが見てきたように、 盟の諮問機関として設立された国際知的協力委員会の ッパ連合に関するテクストはないが、 の目的論を前提として、範例化の論理に従うとき、 「文明」の果たす役割は、 「閉じられた社会」にすぎないはずである。 結びつくことになる。 その第一回会合の議長声明でベルクソン し、そこで果たすヨーロッパ 開かれた社会」 彼が国際 次世界大戦後の一九二二年に、 範例的で、 管見の限りベルクソンに 連盟に「 代替不可能だと への移行に ヨーロ 文明の模節 「開かれた社 しかし、 開 ッパ連合 カコ ) | | | 3 n た

西田幾多郎の哲学的テクストを貫く「場所の論理」

われてきた。

しかし、

東亜共栄圏をめぐる政治的テクストは

西田哲学を救い出そうとする試みが

しばし

がば行

### 西田幾多郎における「東亜共栄圏

東亜民族は 「東亜共栄圏」 郎  $\exists$ 1 例えば 口 について次のように述べている。「従来、 ッパ民族の帝国主義の為に、 世界新 秩序の原 理 (一九四三年) 圧迫せられ

> る」として、へのコミット てい 必然的な帰結ではなかった」として、あるいは 理念を掲げて、世界史的に奮起せねばならない」(XI, 446)。 圏構成の原理である。 民族の世界史的使命を遂行せねばならない。 ていた。 こうした西田の政治的テクストは、「彼の哲学の本質からの のコミットは時期的にも問題的にもきわめて限られて 各自自己を越えて一つの特殊的世界を構成し、 た、 今や東亜の諸民族は東亜民族の世界史的 植民地視されていた、 今や我々東亜民族は一 各自の世界史的使命を これ 緒に東亜文化 「政治的 使命 が東亜共栄 以て東亜 奪わ を自 n

められる。 と記し、 る ルクス主義からのインパクトを受け、 矛盾的自己同一」 論文のごときも、 般者の自己限定というものには、その根底において、 「場所の論理」を歴史やプラクシスの問題に展開してい 西 歴史的 旧田は 実際、 年代、 すなわち、 限定の意味がなければならない。 無の 同書の の論理と不可分である。 西田幾多郎は、三木清や戸 かかる立 自覚的限定』(一九三二年) 第二論文以後、 れ以後 場から書き改めら 「場所」 自らの哲学的立場であ 西田哲学には変化が認 が この書の最初 坂潤を れね 0 歴史的 序で、「 ばなら 通 世界」  $\mathcal{O}$ 0

の世界である」(VIII, 326)、あるいは 題として論じられるようになり、「歴史的 としてとらえなおされ、 歴史的世界と個の 「自覚の論理 世界 関係が中心 が 唯 は歴 的な問 0) 逆史の 現実

対矛盾的自己同一 ということである」(VIII, 257) として、「場所の論理」 同 たものは、 論理である」と述べられるようになる。そして、「場所といっ 一の世界でなければならない。 弁証 法的 」の論理として全面的にとらえ直されるの 一般者でなければならない。 無とは絶対矛盾的自己同 矛盾 は 的 自己 絶

て重ね合わされる。

である すでに場所の論理の完成形態においては、「個物」と「世界」

られたものから作るものへ」(ex.VIII,367) という歴史的世界 を完成させたのである。すなわち、西田によれば、 歴史理論に展開する中で「絶対矛盾的自己同一」という概念 関係にあると述べられていた。 が両義的 関係にあること、 つまり西田 西田はこの弁証法的関係を、 独自の意味で弁 世界は 証法的 作

(VIII, 375) である。 個物としての人間はそのような「創造的世界の創造 つまり、 われ わ れが生きている

436)°

こうして、 ることも考えることもこの であるが、このような世界のなかにある以上、 ことは働くことであり、 世界=(一)と個物=(多)という絶対的に矛盾する 形成することであり、 世界の出来事なのである。 働くことも 制作すること 西 田 知

ものが歴史的世界を形成する歴史的運動を、

「絶対矛盾的自

と変わってきた。

L

かし、

「皇室はこれらの主体的なるも

己同一」 として概念化したのである。

関係である。 歴史的世界にどのように適用されるか。 分けられる。 では、 この そして、 絶 一方は個人と国家の関係、 対矛盾的 この二つの位相が、 自己同 0) 即 他方は国家と世 問 題 国家を接合面とし  $\mathcal{O}$ は二つの 論 理は、 位相 現実

12

0

0

当然否定されることになる。「個人主義というものは時代遅 という「絶対矛盾的自己同一」の関係にあるからである。 体主義的であるとともに、 れたることは言うまでもござい たがって、どちらか一方を重視する個人主義や全体主義は に肯定される。 んなる全体主義というのも過去のものたるにすぎません」(X どこまでも個人の創造を媒介にする」(X, 436) として、 まず、 個人と国家の関係。 というのも、 たんに個人を否定するのではなく 個人と国家は、「どこまでも全 両者は、「一即多」、「多即一」 ませぬが、 個人を否定するた

我氏があり藤原氏があり、 個物的(多)との矛盾的 し来たわが国の文化のあとを顧みると、まさに全体的 一〉としての では 日本 の場合はどうか。 を歴史の 主 体 自己同一をよく体現している。 はいろいろと変わっ その後鎌倉幕府以来、 何千年来皇室を中心とし 足利 古代では 全体 <u>〜</u>と 徳川 的 展

を超越して、

主体的〈一〉と個物的〈多〉との矛盾的自己同

لح

時代の担い手にしてのELAXできたのではない、HIXではなが国の歴史では、いかなる時代でも社会の背後に皇室があり、して自己自身を限定する世界の位置にあった」(IX, 48)。わ

応する。 己同一 る 時代の担い手としての主体が行き詰まったとき、 対矛盾的自己同 0 n 国の歴史では「皇室はどこまでも無の有であり、 が革命とならずに皇室に帰ることによって新し 的であった」 明治維新がその好例である。こうして、 一の論理」の顕現を皇室のうちに見るのであ (X, X), 49) として、「場所の論理」 日本ではそ 西田は、 11 矛盾的自 時代に対 絶 ح

では、

なぜ日本が最も世界史的傾向を有しているといえる

時代が安定する」(X, 436)

からである。

「その中で最も世界史的傾向を有する

ものが中心となって、世界的となった現在、

か。

それは日本のみが、

天皇制という「国家即道徳」

国家と世

界

たとの

関係についてはどうか。

ここでもや

る。 共栄圏と 亜共栄圏が求められる。 を国家的自覚の段階、 そのものの自己表現、生ける反映としてのみ成立すると述べ けで存在するものではなく、絶対矛盾的自己同 日 すなわち、 は 世界的世界」、一 本に限らず、 り「国家」と「世界」 V 西田は、「国家理由の問題」(一九四一年)において、 う如き特殊的世界が要求せられるのである」(XI, 彼は、 事実存在する国家は、 歴史的世界」 十八世紀を個人的自覚の段階、 二十世紀を世界的自覚の段階と見て、 の矛盾的自己同 而 して、 を唱えるのである。 かかる多と一 けっしてたんにそれだ の関係が説かれる。 一的に、「世界」 の媒介として、 十九 ここに東 世紀

> 特別 今日それは我日本の外にない」(XI, 446)。 その課題を担うて立つものがなければならない。 的世界と云うものが構成せられるには、 そして、 の役割を果たすことが このような 「世界的世界形成」 水められる。 その中心とな 「而して一 なぜなら、 に おいて、 東亜に於て 各 0) 日 国 上本が

的世界形成を中心になって担わなければならないとされるの でもなければ単なる精神でもない」(IX,82)、「 としての天皇制を有しているからこそ、 れた」(XI, 201) 史に於て、 の根底に国家成立の神話をもち、 のような国家神聖感は発展せなかった」(XI, 201)。 自己超越的に世界史形成をみるというごときわが ているからである。 絶対現在の自己規定として歴史的生々的なるわ はじめて国家即道徳の国体というものが自覚せら のである。 西洋では こうして、日本は、 「民族形成そのもののうちに、 超越即内在、 アジアの中でも世 内 国家即道 単なる権 在即 つまり、 国に が 超越的 玉 おいて 国 界 力 歴

こうして、 「一般者」 の関係 われ わ が れ は、 個 人と国家の関係に置き換えられ 場 がの 論 理 お け る 個 物

である。

国が、

この世界において自己の位置を占め」、「各国が世界的

〈論文〉圏域の思想の可能性と限界---松葉祥-

を有する日本が、 さらに国家と「世界的世界」との関係に適用されたと考える ことができる。 この二つの関係を結ぶ 自らのもつ「世界史的意義」 玉 家」 に気づき、 つまり天 八皇制 巻

しかし、

がって、 としての「世界的世界」、「 .ばならない」(IX, 52) 「日本形成の原理は即ち世界形成の原理とならなけ のである 歴史的世界」が成就される。 した

域を通して世界を導くことによって、「天皇制」の完成形態

しかし、これ は西田自身の前提を裏切 0 てい . る。 玉 家 世世

界の関係において、「個物」であるはずの日本が絶対化され

るからである。すなわち、

前提から、日本は一国家にすぎず、

とも戒むべきこと」として批判してきた。 ありえないはずである。そう考えることは、 その意味ではけっして「絶対無の場所」たる世界 西田は、むしろ「各 西田自身、 の位置には 「もつ

自

らの論理に破綻をきたしているのである。

れ故、 とができたのである。 となる」(X,436) ことが必要だと説いていたはずである。 西田は、 当時の帝国主義政策を次のように批判するこ 「主体として他の主体に 対 Ļ 他 の主 そ

体を否定して他を自己となさんとするごときは、 むべきは日本を主 かならない。 皇道 それは日本精神ではない」、ある 0 覇道化にほかならない。 体化することでなければならない そ れは皇道を帝国 いは 帝国主義に と考え

主義化することにほかならない」(IX,52)

して、 と呼んできたものにほかならない。それは 世界の関係において天皇制国家日本を範例化することによ を主張する西田自身の て絶対化されることになる。それは、〈一〉に回収されない〈多 う」(XI, 202, 強調引用者)。 その世界史的深大性に着眼し、これを解明すべきである。 而して新たなる世界秩序はこれによって構成せられるであろ に国家というものの本質が明らかにせらるべきときである。 [……] 歴史的世界形 われわれは、今日たんに我が国体の特殊性を誇るのみならず 世界的世界形成の中心にあるべきだとされ ここでは、「国家即道徳」 成の 論理を裏切ってい これは、われわれ 人間 的行動の たる日本が、「 0 規範形として、 る。 が 「模範」を経由し 西田 「範例化の論 るのである。 は

### 匹 バ リバ Τ ルにおけるヨーロッパ ,市民

それに敵対する国や圏域を排 自らに与えてい 広げようとするとき、 圏域統合から出発しながら、 口 ーバ わ n われ ルな平和秩序をめざして、 が 確 かめてきたように、 圏域 自らが 0 思 統合の 想は 属する 除 したり処罰したりする特権を 参 範囲 国 加 圏域 原理上、 家や 玉 を圏域から世  $\mathcal{O}$  $\mathcal{O}$ 平等を前提とする 圏 思 この 域を 想 0 模範 「範例化 こと

たい。

最 0 論 後に 理 可能性を、 E という陥穽と切り離せないのだろうか。 バ リバ 日 1 ロッパ市民権をめぐる議論の中に見いだし ルの E ロッパ論を手がかりにして、 われ わ ħ は 別

いうの 方で、 0 日 | 拡大された、 域外の外国人に こうして域内の移動 ろがあれば、 学校に通 Е 0 部を隔てる役割しかもたず、 E U居住者は、 が移民の問題である。 構造でしかないことになる。 問題 ロッパという圏域もまた国民国家と相似形の暴力的排除 ŧ 圏内のどこでも市民権を享受できるようになっ 域外からの移民については排外政策が求められた。 は境界である。 加 より 盟国 移民が域内諸国に広がることになるからである。 職につき、 域内を自由に移動できるだけでなく、 対 強大な国民国家の面影を示すのはこの して国 のどこかー 0 自 もしあらゆる政治的 実際、 电 境を閉ざすことになった。 結婚し、 カ所でも移民 排除を機能とするのであれ 域内の国境管理 シェンゲン協定以後、 そのことを明確に示している 地方選挙に投票し、 の管理に甘いとこ 境 界 の廃止は、 が、 E Uが、 内 た。 居住し、 一方で 部 要する ば、 時で と外 لح 他

と少数派を分けると同時に、

さらに深いレヴェルで土着だと

そして、それは多数派

境界の観念を内面化することになる。

れ異質だと見なされる住民を分ける。

見なされる住民と、人種的あるいは文化的にスティグマ化さ

だものである。個人は、この虚構への帰属によって、 性そのもの」(NC, 28) である。これらの表象が、 が、『人種、 ミットがヨーロッパ公法と名づけたものであり、 としての政治的空間認識を形づくっている。これは、C・シ は、「境界についての表象」というよりも、さらに「その基 口 までEUへの加 を享受すると同時に、世界のなかでの自らの位置を表象し、 盤にある内部性や外部性」の観念であり、その「表象の ッパの外 部と見なされている。 国民、 盟 階 級22 は認められておらず、 で、「虚構のエスニシティ」と呼 ここで問題になっ その意味では バリバ 主権 てい 市民 1 空間 可 る 日 権 Ì W ル 社会思想史研究 No. 35 2011

国家 するのが、「国民社会国家 と結びつけられ、さらに市民権と結びつけられてきた。  $\mathcal{O}$ 諸個人にさまざまな社会権・政治権を与えるかわりに、 いう概念である。この語が意味するのは、 ルル 近代においては、この「虚構のエスニシティ」が国家= (福祉国家) が、 現在 (T) 0 国家システムの本質を示す指標として提 結びつきである。 (Etat national social) | (DC, 11)  $\rightarrow$ すなわち、 国民国家と、 国民国 諸個 国民 国才 IJ 民ン

Ν

A

〇の軍事

「介入」

の対象となったが、

その後今に至る 部とみなされ

例えばバルカン半島は

口 ッパの たんなる 内

界

呼ば

n

7

1

るの E

は、

空

蕳

的

界では

7

圏域の思想の可能性と限界――松葉祥ー

権を享受するため を行使するよう は .市民権を付与されるかわりに国籍保持者という枠内でそれ 制約される。 の本質的な条件となり、 そこでは、 玉 家へ 市民権 0 帰属 は国家的市 が 市

民

民権となる 現在、 この国民社会国 家というシステムが、 方でグ р П

ル化によって、

って

いる。 移民が生贄として選ばれることになる。移民を排除すること 暴力の増大と失業問 対する国家 すなわち、 (主権) 一方で国際金融や国際市場 他方で国内の諸矛盾によって危機に陥 0 題に対する国家の無力である。そこで、 無力、 他方で国内の社会政策とり 情報の流れに わけ

によって、

社会国家の資源の一

部を回復し、

の枠内での市民権が排除原理を前提としていることである。 ステリー よって、 来るべきヨー 化 排除原理を強化する動き、「アイデンティティ が生みだされている。 口 ッパ 連合には、 問題は、 虚構のエスニシティ 「国民社会国家」 かヒ

種から文化にいたるさまざまな境界=国境を引き直すことに

排除することができるというわけである。

そのために、 暴力を国境の外

人

des Européens)」である。これが意味するのは、

] |

口

ッパ

る (DC, 88)。まず第一に「ヨーロッパ人の市民権 (citoyenneté

要だ」と答える。 個 これに対してバリバールは、「おそらく必 0 圏域としてのヨーロ 想像界に刻み込むことができるような、 の表象を構築すること」(NC, 34) が必 ッパにも 制度の客

は必要ないのか。

21

要だと述べるのである。

むしろバリバールは、

アポリア

の核

88)°

"アイデンティティ"

ていない点にあるとい 権に意味と実質を与えるためにこそ、こうした虚 心 はこの点、 すなわち新たな虚構の · う。 ただし、 日| エスニシティを作 口 ッパ が 自ら ŋ エ 0 ースニ 出 市

民 せ

シティを作り出す必要があると言うのである そこで必要なのは ロッパ国民」ではなく

三田

]

三

口

ツ

民衆である。ここで新たなヨーロッパ市民権と呼 トノス)と、新たな市民 パ民衆」である。それは、 ものの可能性としてバリバールは、三つの選択肢をあげて 権の 虚 創造 構のエスニシティへ (デモス)とが 結 ばれ の帰 びついた てい 属 い る

européenne)」である。 権 れが意味するのは、 口 籍をもつことを前提にした市民権である。そして第三に「ヨ ツ人などヨーロッパに「出自」をもつことを前提にした市 人であるというアイデンティティ、つまりフランス人、 ッパにおける市民 である。 第二に「ヨ 3 権 これは、 (citoyenneté en Europe) j ロッパという空間に居住する者すべ ] 口 E U ツ パ 加盟国の 市 民 権 V ずれか (citoyenneté ドイ 玉 民

てに無条件に与えられる市民権である。 をまず 要求するのは第三の  $\exists$ 1 口 ツ パで実現すべきだと考えるのである 市民権であり、 彼 もちろんバリバ 以はこの 第三の ル

が

由 (égaliberté) —

ルが両者の不可分性を示すために提案する平

といった理念の実現を意味する。

このた

るのである。

の三つの層からなる。

(émancipation)」と「変革 (transformation)」、「開明性 (civilité)」

まず、「解放」とは平等、

自由

あ

よってでも は、「政治」の発明である。 を対置することによってでもない。バリバールが提案するの 家の廃絶によってでも、 市民権の拡大によってではない。 それ はどのようにして実現可能か。 コスモポリティズムといったユート あらゆるアイデンティティの解 彼の言う「政 しかしまた、 もちろん国家の 治 共同 は、 ピア的 枠内 .体や国 解放 理念 消 7

を乗り 集団的 リバー る。 されるのは、 権の制限と同 国家横断 な ル 越えるための、 が提起するのは、 一想像的なもの」を意味する。 的 時に、 開明 「われわれ」国民という「虚構のエスニシティ」 諸制度の構築である。 性」とは、この変革が前提とする、 国家横断的な市民権の制度化が必要にな 言語や芸術様式など新たな表現= 何よりも 国境制度の そのためには、 このレヴェルで要求 変革であ 個 国家主 人的 表象 ŋ,

通常 創出である 政治」というと、 第二の 「変革」 0 レ ヴ エ ルだけ が

> 制度化、 ル、 変革と維持が必要であると同 リバールは、そうした制度の変革が有効であるためには、 る。 思い浮かべられるだろう。 有効な反撃を作り出すことは を創出すること、 の つまり またそのためにヨー 「解放」のレヴェ 例えば国 個 人的 排外的な境界を固定化しようとする動きに |境制度の 集団的な表象=表現の変革も必要だとす ル、 ロッパ規模での社会政策や社会運 すなわち、 廃 つまり自由や平等といった理念の 緊急の 近やパ 時に、 、第三の スポ 課題である。 国家横断的な市 ]  $\vdash$ 開明 0 性 廃止などであ か 0 ・ヴェ 第 0

### 結

の解放のための諸制度の変革を意味する。このレヴェルでバ

合によっては抵抗権の行使である。

第二に、

「変革」

は、こ

めに必要なのは、

市民による制度のコントロー

ルであり、

場

リズムという名の新植民地主義の「構造的暴力」に対する防 れまでの圏 ことは、 波堤にもなりうるか から覆す あろう。 高い圏域の思想の場合、 れが確かめてきた範囲で言えば、 巻 域 Ô ^潜在力を秘めていると同時に、 思想は、 はっきりしている。 圏域の思想は、 域の思想の多くは い からである。 ②6 ま、 条件によっては有効性をもちうるで ここで有効性をもちうるか。 国民国家体系の われわれが確 ただ、 参加国の平等を前提とする圏 グローバリズムに親 避けなけ 自由主義的グロ ダイナミズ かめ たように、 h ばならな ハムを 和性が わ ] バ 底

なのは、

とするとき、 ショナリズムと相似の ていた。この「範例化の論理」に陥る限り、 する国や圏域を排除 域統合から出発しながら、 自らが したり処罰したりする特権を自らに与え 所属する国家や圏域を模範として、 排 除の論理にしかならない。 圏域から世界へと統合を広げよう 圏域の思想はナ 敵対

れは、 のではなく普遍的人権へと開いていくことが必要である。そ を創出することである。すなわち、市民権を国民に限定する いわば圏域を内側から開いていくことである。 確かに

必要なのは、E・バリバールが言うように、新たな市

民権

圏域の別の可能性を切り開くことができる。そのために必要 を域外出身者-移民に広げることによって、閉域を打破し、 内的・外的境界となることは避けられない。しかし、 圏域統合には 「虚構のエスニシティ」が必要であり、 それが 市民権

なことにイエスである」と述べている。それは、 れは、〔……〕EUの終わりの始まりなのか。答えは、 下から」市民権の内実をつくり出していくことである ーバリズムの論理にもとづいて、ギリシアの民衆を犠牲に ユーロの破綻を意味するからだけではない。 バリバールは、最近のギリシアの財政破綻を前にして、「こ 自由主 通貨として 残念

して銀行システムを救済したことが、今後の

日

]

口 ツ

パ

連合

ではなく、下からのコントロールを要求する「ヨー でもバリバールは、ヨーロッパ連合が「死んだ政治的プロジェ るのではなく、自らを内側から、 衆」の運動が必要だとするのである。 を復活させるために、政治家や官僚や市場の 国家間の平等を確保し、国家なき国家主義に抗して民主主 度変更ではなく、「下から」のコントロールである。 る。バリバールが求めるのは、ここでもまた「上から」の制 クト」となることを避けるためのわずかな可能性を残して の決定方法と方向性を規定することになるからだ。ただここ もし圏域の思想に可能性があるとすれば、 そして下から開いていくこ 自らを範例とす 「ガバナンス」 。すなわれ ロッパ民

 $\widehat{1}$ 

とができる場合だけであろう。

(まつば・しょういち/フランス哲学)

革でもある。それは言いかえれば、「上から」の統合ではなく

制度の変革だけでなく、表象の変革であり理念の変

(2)大竹弘二『正戦と内戦 )圏域は重層的に設定することができる以上、各層での圏域の利 西俊一『地球環境問題の政治経済学』、東経、 なるという「インター・リージョナリズム」の立場もある 益を積み上げることによってグローバルな利益の実現が可 カール・シュミット 一九九二年)。 の国際秩序思想』

カントにおける国家連合と永遠平和」、 九九五年七月、 「愛国者でも世界市民でもなく-『現代思想』二三巻七号

 $\widehat{3}$ 

- (4)石井知章・小林英夫・米谷匡史編著『一九三〇年代のアジア社 会評論社、二〇一〇年、 会論――「東亜協同体」論を中心とする言説空間の諸相』、 社
- (5) 本章の記述は、拙論の一部と重なることをお断りしておく。前 カントにおける国家連合と永遠平和」参照 掲「愛国者でも世界市民でもなく――サン=ピエール、ルソー、
- (6)ここで主として参照するのは、『ヨーロッパに永久平和をもた Paris, Fayard, 1986) であり、以下では『永久平和論』と呼び 引用は Projet の後に頁数を示す。 らすための案』 (Projet pour rendre la paix perpétuelle en Europe,
- (∼) Pierre Dubois, De recuperatione Terrae Sanctae, 1307
- $(\infty)$ Cf. Lucien de Saint Lorette, L'idée d'Union Fédérale européenne, Armand, 1955, p.12.
- $(\circ)$  W. Penn, An Essay towards the present and future peace of Europe
- .10)以下、本章の記述は、拙論の一部と重なることをお断りしておく édition du centenaire, PUF, 1970) および『メランジュ』 のあるものについては、漢数字で原文の頁数の後に示した。 徳と宗教の二源泉』)、M(『メランジュ』)と頁数を示す。 九月、二八四―二九七頁。以下、ベルクソンの『著作集』(Œuvres (*Mélanges*, PUF, 1972) 所収の論文からの引用は、略号 DS(『道 「戦争・文明・哲学」、『現代思想』二二巻十一号、一九九四年
- (11) Ph.Soulez, Bergson politique, PUF, 1989.
- (12)ジル・ドゥルーズ『ベルクソンの哲学』、宇波彰訳、 出版局、一九七四年、一五頁。ドゥルーズ『差異の哲学』、平 青土社、一九八九年、九頁。 法政大学
- (13)「キリスト教のみが国境を越えてものを見、愛をすべての人に 及ぼすことを教える」(シュヴァリエ『ベルクソンとの対話』、

- (14)ただ、民主主義には限界がある。 なぜなら、もともと民主主義は、 は明らかである (DS, 1216, 三四三)。 魂の状態のうちには、「自然と逆方向の大きな努力があること」 るおそれがある」(DS, 1216, 三四三)。しかし、民主主義的な できない。その場合、「いつでも個々の利害の方向へと屈折す 葉つまり一般的利害にかかわる言葉に置き換えなければ、適用 福音書的なその定式」(DS, 1216, 三四二) は、相対的道徳の言 示を引き出すことは容易ではない。その「絶対的な、ほとんど には適しているが、そこから何をなすべきかという積極的な指 「抗議の思想の中に述べられた」ものであり、その定式は 社会思想史研究 No. 35 2011
- (16)同書、二四一頁。 (15)ジャック・シュヴァリエ『ベルクソンとの対話』、二八一頁
- (17)以下、本章の記述は、拙論の一部と重なることをお断りしてお 五〇頁。以下、西田幾多郎の著作からの引用は、『新版・西田 命館言語文化研究』六巻三号、 きたい。「西田幾多郎における『場所の論理』と天皇制」、『立 一九九四年十二月、一三五——

幾多郎全集』(岩波書店、一九六五―六六年)から行い、本文

- (1)中村雄二郎「西田幾多郎の場合――〈ハイデガーとナチズム〉 (18)竹内良知『西田幾多郎と現代』、第三文明社、一九七八年、一 六六頁 の丸括弧内にローマ数字で巻数を、アラビア数字で頁数を示す。
- (2)ただ、この二つの位相がうまく重なっていないという批判もあ る。すなわち、田辺元のいう種的社会の問題である。それによ 問題に思う」、『現代思想』、一九八三年三月。 な関係を基本として現実の世界構造をとらえようとしたが故に、 れば、西田は、 (個人) と類(世界・人類) の矛盾的相即的

両者を媒介とする種的社会(民族・国家)の役割や意味を十分

- 同書からの引用はECと略記し、訳書の頁数を示す。 民衆』、松葉祥一・亀井大輔訳、平凡社、二〇〇七年。以下、 日本、「以」、「一〇〇七年。以下、「一〇〇七年。以下、「一〇〇七年。」、「一〇〇七年。」、「
- --揺らぐアイデンティティ』、若森章孝・須田文明・岡田光(22) I・ウォーラーステイン、E・バリバール『人種・国民・階級

正·奥西達也訳、大村書店、一九九七年。

- (23) E・バリバール『市民権の哲学――民主主義における文化と政治』、松葉祥一訳、青土社、二〇〇〇年。以下、同書からの引治』、松葉祥一訳、青土社、二〇〇〇年。以下、同書からの引行。 水変 巻照されたい。エリー・バリバール『市民権の哲学――民主主義における文化と政
- (24) E. Balibar, « Trois concepts de la politique: émancipation, trasformation, civilité », in *La crainte des masses*: *politique et phiosophie avant et après Marx*, Galilée, 1996. [E・バリバール「政治の三概念——解放・変革・市民性(上)」、水嶋一憲・安川慶治訳、『思想』九○四号、一九九九年十月〕。
- (25) Balibar, La proposition de l'égaliberté, PUF, 2010.
- (26) 拙論「必要なのは援助ではない──グローバルエシックスの可能性」、『倫理学研究』四○号、二○一○年三月、二六─三五頁、能性」、『倫理学研究』四○号、二○一○年三月、二六─三五頁、
- (\(\pi\)) Etienne Balibar, « Europe: Final Crisis Some Theses », Greek Left Review, May 22, 2010, http://greekleftreview. wordpress.com/2010/07/10/europe-final-crisis-some-theses/#more-18. Etienne Balibar, Europe: crise et fin?, Le Bord de l'eau, à paraître. Etienne Balibar, « Europe is a dead

political project », *Guardian*, May 25, 2010, <a href="http://www.guardian.co.uk/commentisfree/2010/may/25/eu-crisis-catastrophic-consequences">http://www.guardian.co.uk/commentisfree/2010/may/25/eu-crisis-catastrophic-consequences</a>.

(論文)

### ライヒ、カテコーン、 ーロッ

【ライヒ神学のなかのカール・シュミット】

大竹弘二

はじめに

ないというわけでもない。 は、単に時代状況に合わせて機会主義的に提起されたにすぎ 広域秩序構想がナチスの対外侵略を正当化する役割を持って ス・ドイツの政策に呼応したものであり、その限りで、この するなら、これは東欧への領土拡大を進めていた当時のナチ 想をはじめて提起するに至った。 治・国際法研究所で行った講演のなかで、有名な広域秩序構 たことは否定できない。 カー ル・シュミットは、一九三九年四月一日にキー とはいえ、 むしろそれは、 同時代の政治状況から説明 シュミットの広域理論 彼の思想の内在的 ル の政

うわけではない。

シュミットの広域理論に人種主義的もしく

主張しているが、これは単なる自己免責のための言い訳といな展開のなかから出てきたものでもある。つまり、一九三〇年代後半に近代主権国家の行き詰まりを見て取ったシュミットは、それを克服する新たな政治秩序を模索していたのである。実際、シュミットの「広域(Großraum)」理論は、ナある。実際、シュミットの「広域(Großraum)」理論は、ナある。実際、シュミットの「広域(Großraum)」理論は、ナある。実際、シュミットの「広域(Großraum)」理論は、ナたさいに記した意見陳述書のなかで、「生物学的・人種的な『生存圏』と合理的に構築された『広域』との両立不可能性」を存圏』と合理的に構築された『広域』との両立不可能性」を存圏』と合理的に構築された『広域』との両立不可能性」を存圏』と合理的に構築された『広域』との両立不可能性」を存圏』と合理的に構築された『広域』との両立不可能性」を存圏』と合理的に構築された『広域』との両立不可能性」を存置』と合理的に構築された『広域』との両立不可能性」を存置。

盛んな議:

論

が行われ

ていたが、

シュミットはなか

でも

特にキ

いているのだろうか すると、 生物学的な含意が希薄であ シュミット 0 広 域 理 論 ったことは確か は 1 かなる理 なの 論 的 基礎 12 .基 ゔ

であ

る

لح

1

'n

発言の所々に、

そうした神学的・キリスト

教的な保守

論家に

由来すると思わ

れる語彙が散見され

る。

とり

わ

け

注

ユ

?

ツ 目 理

玉

は

シュミットの広域 実  $\mathcal{O}$ 時 期 は 0  $\exists$ 1 シ 口 ユミット ッパ秩序としての意味も有 は その 歴史的: 使 命を終 して

えた主権国家より  $\exists$ ] 口 ッパ を自らのア イデンティティ

西 0 [両翼 拠り所にするようになったようにも見える。 0 世界強国が ヘゲモニー -を確立 L つつつ あった第二 米ソとい 、う東 一次世

界大戦

の終戦前後に、

シ

ユミットは頻繁にヨ

]

口

ッパ

0

危機

覚的代表者」と規定するように 開 手がかりになるのは、 に言及するようになり、 言され ・ア の危機とその再生をめぐって保守主義的なサー 7 イデンティティはどこに由来するの たヨーロ ッパ ヴァイマ 秩序の 自らを になる。 構 ル期に青年保守派によっ 日日 想であ こうし 口 ッパ る。 か。 た彼 公法 当 ここで一つの 時、 -クル の最 0  $\exists$  $\exists$ 後 0 1 1 の自 て展 間  $\Box$ 口 で ツ ツ

響関係 広 域秩序は え 1 神 学 を持っていた。 的 的 な背景をもっ ナチス的な人種・生物学的イデオロギー 礎に基づいているとみなすこともできそうで とすると、 たヨー 口 シュミット ッパ 主義  $\mathcal{O}$  $\mathcal{O}$ 潮  $\exists$ 流 Ì 口 では ッパ 定 の影 的 な

あ

る

たし

かに、

 $\exists$ 

1

口

ツ

パ

0

新

L

1

政治秩序に関するシ

ユ

ミッ

密

は

まさにこのライヒ神学にあると言えるのだろうか。

学は、 カトリ 両大戦 秩序に 際法の 国際 され 守思想家・ジャー に盛り上がりを見せたいわゆる「ライヒ神学」 ときに思い トはキールでの広域秩序講演のなかで、国家に代わる新たな 法主体としての るのは、 ・ツク 間 .由来する我らのライヒ概念である」。「ライ 彼らの多くをナチ・コミットへ至らしめたナシ 新たな秩序概念は、 期 ・浮かぶのは、 カ Ó プロテスタント 思 「ライヒ 想的 ナリストによって喧伝されていたライヒ 治布置 「ライヒ」を名指してい (Reich)」という語である。 特に三〇年代前半の 0 民族によって担われる民族的広域 なかで持ってい かを問わず、 多くの たトポ チ る。 チス台 0 宗教: 潮流 Ŀ スを考える 新

が的な! である。

頭前

概念が

 $\exists$ 

ナ

ij

神

ズム的 ス」や モチー 口 な性格をも帯びていた。 論者が主 た『大地の イヒ神学者たちと密接な交流を持ち、 ツ パ - フを な運 広域構想の隠れた内奥の カテコー 張 彼ら するように、 ノモス』(一九五○)でも 動であったのみならず、 から取り入れた。 ン」などの概念も含まれる。 そしてシュミットは、 シ ユミット 動機、 そこに 鍵語となってい 0 Ť 幾つ 定 チ・ は、 わばその 0 か  $\exists$ コ 戦 0 1 だが、 3 少なか 後に出 重要な  $\Box$ 、ツト ッパ . る 製 造の B [版され 理 6 主義 ーノモ りぬラ  $\exists$ 秘 0 的 的

にすることになるだろう。を示すとともに、最終的には、両者の決定的な差異を明らか本論考では、シュミットとライヒ神学との理論的な影響関係

### 一 ライヒ神学のヨーロッパ理念

には、 ヴァイマ グたちはこうした救済史的ビジョンによって、自由主義的な 嚆矢とも言えるアルトゥーア・メラー・ファン・デン・ブルッ が負わされることになる。 グラーの言う「西洋の没落」を阻止すると同時に、ヴァイマ のヨアキムの に続く第三の「精霊の国」を予言した十二世紀のフィオー 史に転用し、「父の国」(旧約の時代)、「子の国」(新約の時 本ではその名が挙げられていないにせよ、三位一体論を世界 クの有名な『第三帝国』(一九二三)の背景には、たとえこの かならなかった。そのさいしばしば、このライヒという理念 ル共和国の不安定な政治状況を克服する新たな政治秩序にほ イデオロギーの主唱者たちにとって、ライヒとは、シュペン 守派によって大きな脚光を浴びた理念であった。このライヒ・ 「ライヒ」は、一九二〇年代のドイツで、とりわけ青年保 来たるべき時代の終末論的な待望という神学的な負荷 ル共和国に代表される世俗化した近代国家を批判し、 歴史哲学がある。二〇年代のライヒ・イデオロー 両大戦間期におけるライヒ論争の 代 レ

四歌とは、

世界に平和をもたらす子供の到来を予言した詩で

saeclorum nascitur ordo)」となっている。

この『牧歌』

の第

せるのである。 中世的な「神聖帝国(Sacrum Imperium)」の復活に期待を寄

たに リウスの『牧歌』第四歌を出典としており、 nascitur ordo)」、と。この語句は古代ローマの詩人ウェルギ 現れる。 さにライヒ神学の影響を色濃く受けていると思われる語句 代」と題されて収録される有名な論考である)、その末尾にはま は『政治的なものの概念』一九三二年版に「中立化と脱政治化の ントン・ロアン公が主催したバルセロナの会議に招聘され、 パ・レビュー』を編集するカトリック系思想家のカー ていたことは確かである。彼は一九二九年十月に、『ヨーロッ におけるヨーロッパ文化」という講演を行っているが 同誌の十一月号に掲載されることになる「中立化の中間段階 しているシュミットが、その精神的雰囲気を一定程度共有 の雑誌が数多く刊行されるが、これらの雑誌にしばしば寄 Volkstum)』など、ライヒ神学的な背景をもった青年保守派 (Abendland)』、『ヨーロッパ・レビュー(Europäische Revue)』) IJ 偉 くしてヴァ 大 ク (Der Ring)』、 すなわち、「新たに秩序が生まれる (Ab integro な 時 代 1 0 7 秩 ル 序が生まれ . 「 ド 期には、『アーベ イ ツ る(Magnus ab integro 民 族 原典では、 性 ン . |-(Deutsches ラ ル・ア 1 が

ブル ター

り出版社

- である。 (10) クのハンザ

彼らはともに、

もかか を待望するライヒ神学の終末論的な期待を告白しているよう 句で講演を締めくくることによって、来たるべき新たな秩序 通じてよく知られるものとなっ ウスの予言は、 で解釈されてきた。 こうした内容から、 伝統 カトリック系作家のテオドー 的に 特に二〇年 キリス 前 キリスト ていた。 を 代当 1 教 的 時には、 教時 な救済 シュミットはこ 代 このウェ 史の ア・ヘッ の作品で 文脈 ル 力  $\mathcal{O}$ なか るに  $\mathcal{O}$ ]

あ

ŋ

あ

ルにとっては、 不満を示しているが、

カトリック的な伝統に依

.拠するライヒ

神学 ター

戦 0 親プロイセン・ル

ター

派

0

シ

ユ

も見える。 デリ 語 を 線』」としての「ライヒ理念」こそが重要だったのである。stはなく、むしろ「カトリックとプロテスタントの『反世俗 たちの会議には、 実際、 一九三〇年代初めに活動が活発化するライヒ神学

ライヒ神学は必ずしも

ヴィルヘルム・シュターペルとアルブレヒト・エーリヒ・ギ 接な交友関係にあったプロテスタント系のライヒ神学者が、 み交流を持っていたわけではない。とりわけシュミットと密 はなく、また、シュミットもカトリックのライヒ神学者との カトリック特有の (Hanseatische Verlagsanstalt) 青年保守派 運 0 拠点であ 動だったわ 0 が刊 いけで た ユ ゼルヘア・ヴィルジンクなど、 に青年保守派の有力な雑誌である『リンク』 ペル、ギュンター、アルベルト・ミルゲラー、 ヒ神学者たちによるこうした一連の会議は、 体的な政治的形態」 を問わず多くのライヒ神学者が ドリヒ・フォアヴェルク、『タート フ・フーバーとエルンスト・フォルストホ 三一年九月に引き続いて、 ロベダ会議は、シュミットやその弟子の 特に宗派的 を取ったとも言える会議となった。 三二年六月に開催された二 な偏りが見られるわけではな プロテスタント・ 集い、「保守ライヒ神学」 (Die Tat)  $\mathbb{J}$ フの 工 ルン É ナチス政権成 0 の編集者ギ 編集者フリー さらに、 か、 スト・ カトリック シュ

ル 口

ル  $\mathcal{O}$ 

とも ター F 目

ミット 対 協力のもとイエナ ターペルとシュミットは、 行する『ドイツ民族性』の編集に関わっていたが、 う言葉の使用を取り去ってしまおうとしていました」 る。 面した後、 は私たち ユ ター 戦後に至るまで往復書簡を通じて交流を続けて ブ D 近郊の ル テスタントから、 はこのロベダ会議直 口 ベ 九三二 ダ城で開 年九月に 保守的およびライヒと かれ 一後の た会議 ハンザ出 簡 ではじめ で、「シ 特に 版 との 社 ユ 7 0 ユ 達する。 (14) ア 1 後の三三年七月に

29

P カデミカ たコブレンツ近郊のベネディクト会修道院マリ 「ライヒの カトリ ッ クのミルゲラー、 連盟が主催したこの会議でもまた、 理 を主要テー ダマスス・ヴィンツェ としてカトリ シュミット ラー T

かねてからカトリック・

ライヒ神学の中心となって

開

かれ

たマリア・ラー

会議でその

頂

浜に

ライ

0

変革をも要求として伴うものであった。シュターペルは

一月十九日のシュミット宛書簡で、「ライヒの外政

響を及ぼすヨーロッパ思想になり始めている」として、

ラー・ヴァン・デン・ブルックの言う「第三帝国」

が

Ì

メ

ッパ的使命を果たすライヒ」であることを期待する

体制の変革にとどまらず、

国民国家に基づく従来の

国際秩序

これら一 抗理念にほかならなかった。 してのライヒとは、 た「全体国家 (Der totale Staat)」が主要テーマの一つとなった。 U これらのライヒ神学者たちにとって、来たるべき新 ルやエドガー・J・ イス・デンプフなどとともに、 連の会議では、 十九世紀の自由主義的な国民国家 ユ この時 ングが参加することになる。 そしてそれは、 期にシュミットが主張してい プロテスタントのシュター 単に国内の への対 秩序と そして 政治

上の意義」 三帝国 アン公もまた、「国民国家に抗するライヒ」を主張して、 体的秩序」 ときには イツ民族」が「異なる国内構造と新たな精神体制を受け取る」 権成立後 の の三 外政はいまでもまだしばしば必然的にも見える国民 「国際法共同 に基づく新たな国際法秩序の構築を主張する。 を強調してお 一四年の 講演 体 ŋ 0 『国民社会主義と国際法』で、 全体も変化する」と述べ 同じくシュミット ŧ ナチス政 7 ド 具 口

口

たら、 である。 フォン・グライヒェンも、 における青年保守派の有力な執筆者であったハインリ してしまうことだろう」。 こう述べる。 イヒ思想は国家領域を超えて超ナショナルなところにまで影 してきた偉大な歴史的 る種のヨー さまざまな対立と戦争にも関わらず絶えず統一を再建 例えばシュターペ ū コーロ ロッパ 主義的な立場と結びつい ッパ 紐帯は単に弛緩するだけでなく、 『リンク』や『ヨーロッパ・レビ が諸々の国民宗教に分解するとし ルは、 ナチス政権成立に先立って、 従来の 玉 |民国家を批 ているということ 判し コー Ĺ

である。 してしまったという慨嘆が見られる。 でもが利己的で狭量に自分だけのものを追求し、 基づく国際秩序がキリスト教 てしまった」ことで「宗教的 してさらに非常に多くの小さな、 スト教的ヨーロッパへの憧憬は、 いてはキリスト 強い雑誌 こうしたヨー 『アーベントラント』 九二五年のその 教に求められることになる。 ロッパ主義の基礎は、 創 な統 刊号には、 とりわけカトリック的性格 取るに足らぬ支配者たちま 周辺のサー ツパ 性をもっ このように国民国家に ライヒ神学者たちに の統一 個 た西 このようなキ Þ クルなどに 性を破壊した 0 全体を忘 玉 民 ij お

国家性をすぐに払い落とすことだろう」と述べている。

こう

0

た主張は確かに多くの場合、

第一次大戦後のヴェルサイユ

ヴ

際 連 盟体

:制がドイツに

· る不

利

な

国際

であっ

たが

しば注目されるのは

それがあ

 $\exists$ 

]

口

状況を打破

たいというナショ のみならずしば

ナリ

バズム的 強 V てい

動機に基づくもの

ト教は、 は、 また、 な国家の秩序はキリスト教化が進むなかで生まれたというの けられたライヒによる秩序の世俗的な反対像」に過ぎないと づいている」ような 言ってよい。 という考えは、 見紛 シュターペルもこう述べている。「ヨー キリスト教的 東洋(「アジア」)に対立する西洋 いようのない ギュンター 当時のライヒ神学者一般に共有されてい なヨーロッパ・ライヒの 「国際連盟」は、「キリスト教に基 歴史的事実である。 は、「国民国家のイデオロギー したがってキリス (「ヨーロッパ」)を 建設を主 ロッパの強大 張 金礎づ 、たと に基

ゼンベルクや親衛隊 になる。 ラーハ会議を頂点として、 くのライヒ神学者たちの期待は、 れゆえ、 的な新異教主義とは必ずしも一致するものではなかった。そ 彼らのライヒ論は、 だが、このようにキリスト教的アイデンティティに 三五年にはSSの雑誌 ナチスの新体制にライヒの実現を見出そうとした多 ナチスの教義、 (SS) の周辺に見られるゲルマン主義 すぐに現実政治に裏切られること 『黒色兵団 一九三三年七月のマリア・ 特にアルフレート・ロー (Das Schwarze 基づく

に与えられている真の宗教はキリスト教である」として、は『ドイツ民族性』誌上で、「好むにせよ好まないにせよ、我

ナヤ

Korps)』によって「シュターペル・サークル」の「種族を超

判が開始され、これに対してシ

ユター

ペル

の批

で、「キリスト 公職から失脚するに至る。 を理由に『黒色兵団』から攻撃され、三六年末には事実上、 離は明らかであった。 ロッパの相続財産」の救済を訴える。だがこの頃にはすでに、 最大の運命的問題」について述べ、キリスト教という チスの新異教主義に反論を続ける。ロアン公も三七年の著 人種的・ 民族的 教的 原理に基づくナチス体制とライヒ神学との か非キリスト教的かとい シュミットもまた、人種主 かくして三〇年 代後半には、 うヨー 義の不徹 口 ツ 3 パ 実 底 乖 0

## 一 中世ドイツ帝国の記憶――アンチ・クリスト劇

政治におけるライヒ神学の挫折はほぼ決定的となっていた。

形作ってきた諸力の不可欠の一部である]。

呼称が「その具体的特性と至高性におい ティが見られるが、しかしそれはしばしば、 ドイツ人は、 ただしそのさい、 ことからして、ドイツの特権化された地 するなら、そもそもヨー い。シュミットが言うように、 けるドイツの指導的立場を前提としていたことも否定できな く、ドイツのいわば「形而 ライヒ神学には確かに一定の 特別な種類の世界秩序である『ライヒ』という ライヒ 上学的な使命」とみなされる。 は単なる権力政 ロッパ秩序がこの言葉で名指され ドイツ語の ヨーロ ッパ て翻 治的 位が前提され 「ライヒ」という な形 E 訳不可能 ア 成物 イデンテ 口 「ツパに ている 1 K お

而上学的使命をもつ」。このような思想は、

すでに第

一次

は神による召命とされ、

ドイツの神学的

な聖別が行われるこ

大戦勃 的使命を引き受けるドイツは、 0 理念」 あるとされるのである。 発時 にド 延長線上にあるとも言える。 イツの知識人を熱狂させていた「一 ライヒ神学においては、この 他の諸民族から卓越した地位 つまり、 ある世 九一 使命 界史 兀 年

かっているとされる。「ヨーロッパの歴史的危機を解決する」 このようにドイツはヨーロッパ的ライヒと特権的な紐帯を持 ドイツの政治的努力を通じて救済史的な動きが進む……」。 史的委託としてドイツ人に与えられている。それとともに、 ヒに責任を負うのであり、それによってライヒは神からの歴 とになる。「ドイツ人はライヒにおいて自らを証立て、 つがゆえに、 没落しつつある西洋の命運はドイツ民族にか だというのである。 (32) ライ

ことこそ、「ドイツ人の召命」

ヒという理念はドイツ固有の歴史と不可分に結びついている ナリズムは最後の帝国のための闘士である」と述べる。 彼らの救済史的な物 我々の第一 したがって、 メラー 「第一帝国」 ・ファン・デン・ブルックは、「ドイツ・ 帝国においては、 つまり、 ライヒ神学者たちにとって、ドイツはまさに の復活という意味を持っているの 語のなかで範例化された役割を演じてい 来たるべき 我々は強固な価値意識をも 「第三帝! 国 t は、 である。 中 ナショ -世ドイ ライ 0

たと言える。

作『中 ある。 どめ置かれていると信じていた」。こうした考え方は、 帝によって代理されるこうした使命がドイツ国民のためにと ていた。 想は純粋に経済的な関心だけに基づいていたのではなく 広域圏の形成を構想していたが、この 次大戦中に出版された経済学者フリードリヒ・ナウマンの 1 中世の考え方と結びつけてい 彼はイギリスに経済的に対抗しうるような独墺中心 ・央ヨーロッパ』(一九一五) にもすでに見られるもので それを我々は、 特別な西洋的使命という深遠で力強 たのであり、 「中央ヨーロ キリスト 1ッパ」 教や 構  $\mathcal{O}$ 

えは、 帝国」 眠りの 近隣の諸民族を引き寄せていた。つまり、ドイツ民族 このように、 口 口 定の歴史的記憶にも訴えるものであった。「ドイツ人はヨー ーマ帝国である。この古きライヒが世界大戦のいま ッパの中央に溢れていたのであり、そのすべての すなわち「ドイツ国民の神聖ローマ帝国」に求める考 当時のドイツでは広く受け入れられるものとなってい 後で再来しようと、 来たるべきライヒの歴史的範例を中世の 地下で揺動してい . るのであ 周 辺 0 神聖 神聖 部

Imperium) なかで千年王国 実際、 治 体 制 中世のドイツ帝国はしばしばド として という呼称がその統治下の十二世紀半 的 解釈 なモチーフと結合し、 されてきた。 イツの特殊な文脈 神 種 聖 0 帝 聖性を帯び ばにはじ (sacrum た 0

政

カント

ロヴィッチは

ゲ

カュ

つのヴェ

なっ てきたのである。すなわち、キュフホ・ヒー世赤髭王には、有名な眠れる皇帝めて使用されたとされるシュタウフェ 軍 的 0 が 中世 いな救 三里難 0 たのは その 帰 浴神 途に不 0 のときに復活してドイツを救うというナ 甥 0 比較的後世のことであり、 話 であ フリー - 慮の死を遂げたこの皇帝と等 る。 ドリヒニ もっとも、 一世であったと言わ 伝説. 上の イザ 0) ン家の 伝 眠 ĺ 説 皇帝 ħ が結 0 る皇帝 Ш n 日 で眠る皇帝 び フ

IJ

から、

後年

のシュミットにとって大きな意味をもつ一

0

付

け

6 K

n IJ

チー

フ

ることになる。

す

っなわち、 つ

有名な「カ

コ

Ì 干

0)

理念である。 が獲得され

そのさいに大きな役割を果たした

ナリズム

ターペルやギュンターといった『ドイツ民族

が

十字

家たち シュ

にほ

かならない。

この『ドイツ

民族性

上ゲ

ル

Ì 性

ブ

ユ

理 が

論

ぞ

あ は 0 0 テ 0

ミット

の思想的発展に少なからぬ影響を及ぼしたの

ゲオルゲ 化された人物像となっていた。  $\mathcal{O}$ 異端者皇帝もまた、二十世紀初めにはある種 サー クル周 辺にい た若き日の とりわけ、 この伝説の主人公は 歴史家エルン 詩人シュテファン・ 置されるように て る。 スト 0 神 秘 元

である。 る。 テコー

このライヒ神学者たち

は、  $\mathcal{O}$ 

> 力 大 反 語

ン

0 同時に、

理論

を練り

げるさい

0

ー つ

重

要なきっ シュミッ 負うところが 著となる

カコ

け が

七

る

ユダヤ主義は、

彼らの

「民族

1

Ŧ

ス神学」

13

となる

「ノモス」

概念、

およ

びご

0

時

期

に

顕

彼

0

九三

四年の『法学的思

に惟の三

種

類

以降シュ

ミッ

1

0

鍵

たドイツ」をまさにこのフリードリヒ二世に見出 との関連で理解することになる。このよヴェルギリウスの句(「新たに偉大な世紀 ヒ神学のなかで影響力をもつ ン家の皇帝は、 オルゲがその復活を期待する 統 こうした思想 ツ 11 と高め たと言 ホ は このように、 ライ が批 K イツの再生に Iえる38 ヒ神学の 判するように、 b 0 れ 秩序 たこ 7 動 向 が それ 中 重 0 た 生ま 0 望み 「隠れ 救済 一要な 世 な  $\mathcal{O}$ カコ で 0 ħ を 節に 世 中 現されている中世ド るとき、 持ってい スを始めとして、 も与えたのであ (D 世 い 新約聖書』 皇帝 た<u>û</u> 由 0 K 来し、「抑止する者」 る。 制 イツ帝国 中 ユミットはカテ 世とカテコ しか のテサロニケ人へ 歴史的に自分自身をカテコ 初期キリスト教の教父以来の に結び付 ーイツの シ Ì ユ ン信 ミッ を意味する 或る伝統 コ ける。 ] 仰 1 の第二 ٢ K 0 は、 に注 思想が のこう -イツの カテコ 「カテコー 一の手紙 目 して もつ た 1 解 第二章六 連 1 ン る 関

マ帝国にカテコーンとしての役割を見出したテルトゥリ 支配者による中 ンとして とも明 をとり 釈の伝統 を は、 確に 強 理 Ź 調 わ 口 表 す け を ヌ 1

1 論的

源泉となってい

たわけだが、

そ

n

この

中

世

イツ

帝 を

玉 な

 $\overline{\mathcal{O}}$ ľ

伝 7

〈論文〉

11

わ

第三

0 工

原史」 F

史的 ある。 をかり 神聖帝 るし

モ

チー

フ

ĺ 帝

ル

ンスト

ブロ

とり るナ

わけライ

け

ショ

ナリズ

A

神

話

 $\mathcal{O}$ 

形

象

国やシュタウフェ

チ・クリスト劇』は、

フリードリヒ・バルバロッサと彼の十

しばしばこのアンチ・クリスト劇が言及されている。「『アン『大地のノモス』などの第二次大戦後のシュミットの著作では、「アンチ・クリスト劇(Ludus de Antichristo)」にほかならない。

字軍の ツ 理論のきっ ンチ・クリスト劇をヴァイマル期に再発見したのが、 の伝統のなかで必ずしも馴染み深いものではなかったこのア えない。 トがアンチ・クリスト劇に言及する頻度は決して高いとは言 民族 性 時代に しかし、この のライヒ神学者たちだったのである。 かけとなったものである。そして、 由来する極 劇は事実上、シュミットのカテコーン めて政治的な文学である」。シュミッ ドイツの 『ドイ 演劇

アンチ・クリスト

劇が生まれたのは、おおよそフリー

・ドリ

の時に イツ民族性』 二年にハンザ出版からド たこの劇は、 続くアンチ・クリストの出現と最終的な救済の到来を上演し ヒ一世の治世下にあ ば上演が行われるようになり、 におけ ゼンカンプによる新訳が刊行されたのを受けて、 成立背景としている。 る世界帝 誌上でそのリヴァイバルが起こることになる。 時の った十二世紀の半ばとされている。 シュタウフェン朝時代の十字軍とライヒ 国の皇帝の イツ語訳が刊行され 退位とその このラテン 特に三二年にゴットフリー 後 語劇 たのを機に 0 混 は、 それに 終末 ヿ゙

の皇帝制へと移し替えられるのである

ギ

ユンター

はアンチ・クリスト劇を

- ライヒのもっとも崇高

年に、 な記憶」 すなわち、 する、と。したがって中 り、「ライヒ」は 念の核心をその に認識されていたというのである。 あって、それが退去した後には 「ライヒ」の意義を、『新約聖書』におけるカテコー と評価した上で、 アンチ・クリストの カテコーン 「救済する力」ではなく、「維持する力」で 世には、 この劇で表現されているライ 的使命に見出すことになる。 到来を抑止する者として一般 「アンチ・クリスト」が出 帝国はカテコーンとして、 シュターペルもまた三三 -ヒ理 現 社会思想史研究 No. 35 2011

節)」。こうして『ドイツ民族性』の著作家たちは、アンチ・的な責任に他ならない(テサロニケ人への第二の手紙第二章七 て、 なった。 のぼるカテコーン思想を中世ドイツ帝国と結びつけることに クリスト劇の再発見を通じて、 カテコーン的使命は、 アンチ・クリスト劇 ローマ帝国からシュ 0 初期キリスト教の時代にさか ナショナリズ 4 タウフェン 的 読解によ 0

の記述との連関で理解していた。「『ライヒ』

0

本質は黙示

録

めるの 七節 たしかに、 代初頭のこうした文脈に大きく負っている。 キリスト教帝国は、 シュミットに に従って、 は 四〇年代初頭以降のことであり、 シュミットが明示的にカテコーンについて語り始 カテコー おけるカテコーン思 テサロニケ人への第二の手紙第二章六/ ンとしての正 想の 統 誕生 性をもってい 中 彼がこの時 世 九三〇 0 皇帝 期  $\mathcal{O}$ 

35 決定的 以下の 後の イツ民 それは私にとって、 受けていた。そして『注釈集』では、 る権力形式 る よび現在のアイオー シュミット を有意味なものとみなす唯 リヴァイバルに大きな役割を果たしたギュンターに宛てて、 の三二年とはアンチ・クリスト劇の新訳が出版された年であ こう言わ を始めとする多くの イズ 世 ーカテコー シュミットは訳者の るでしょう。 0 『注釈集』に所収されているピエール・ラン宛書簡 だったのである。そうしてシュミット ような告白がなされている。「私はカテコー 的 キリスト教帝 れてい である 見られるように、 がカテコー グループによるアンチ・クリスト劇 断念」 ン」であったと述べる。それに対し、(Si) イオーンの終末を抑止しうる歴史的 、 る。 それは一九三二年に始まるものです」。こ 「カエサリ yなす唯一の可能性である」。したが、キリスト教徒として歴史を理解し、 「あなたは私の 知 市、国土 を起こっ 人たちによる報告が ハー 0 は、「アンチ・クリ 理論を着想するに至るには、 ッズム」 皇帝制 た近代では、 ゼンカンプからこの本の カテコー に堕してしまったとされ は非キリスト それに対し、 アンチ・クリスト とり あ ンの る。 ・ ・ は彼らに倣 ス わ したがって、 理 しか 教的 な力」 け 1 の再発見が ンを信じる カテコ 論を ボ 0 な単な 献本を ナ 出 であ それ 現お って、 パ 劇 では 「ド

ある。

言葉である」と述べているように、ここでは、

他所でもしばしばシュミットが

空間、 れ

とロ たとい

秩序の具体性を特権的に

表象する形

象とみなさ

n

7

カン 力 口

] 1

7 7

が は同 わけ 帝

空

間

口 |

マという具体的

場

所に繋ぎ止

めら

7

11

Š

で は

カテコー

ンとしての

中

世の

玉

]

7

0

じく、 .... <sub>口</sub> びつける継続性が存する」。4 遍的理念においてではなく-である。 る闘争の歴史であって、 役割を持っていたとされる。 て語るときに強調するの ] П | 中 マに具 シュミットが マが 世のドイツ皇帝は 体的に場 象徴するキリ 中 П | 世ド 所 確 ・イツ スト教ライ は、 定するとい マに対する闘争の 「中世の歴 その抗争 中世国際法をロ 帝 帝 国とロ 匤 0 一史は、 う点に 相手で ヒの カテコ 担 7 歴 口 ある教皇と ] 史ではな 手として 規範 結 帝 7 的 をめ 国に び 使 0 き

親交の

0

た S P

D

0

政

治家・

法学

者

 $\mathcal{O}$ 題に 力

ル

シュミット

戦

0

私的な会話

0

場で頻繁にカテコー

ンを話

していたことは

るのである。 Side

秩序をもたらす普 リストとは、 それに対し、 ら守り、 ば 場所喪失 「場所確定 (Ortung)」 具体的 偽り (Entortung) J Ó 救済によ な空間秩序 義 の体現者である。 をもたらすこの を維持しなけ を破壊 て人々 でを瞒 シュ 着す 均質化され れ ればなら T るアン チ チ カ

テコーンは、こうした具体的な場所に根差した秩序を破壊

ル

あ ストを、 わ

るときはアメリカおよびソ連、

あるときはヴェルサイ

ユ=ジュネ

ヴ

際連

盟体

そしてまたあるときは

人と等置することになるのである。

### 神学なきライヒ -闘争概念としてのヨー ロッパ

七() 治化に攻撃の矛先を向ける。 始し、 は、 ビオスの 後に移住先のローマで書き上げ はボン大学の同僚としてシュミットと親しい間柄にあ 神学者のエーリク・ペーターゾンであった。 ライヒ神学に対するそうした批判者の一人が、 一人とみなされて、彼らとともに批判されることもあった。 ができる。 人的交流のみならず、 チーフを受け継いだ『ド 神教』 ほかならず、 特に彼が でペーター 特に彼らのナチス・コミットの一 ように、 (一九三五) 年 政治神学を批判した著作である。 それゆえ、 念頭に置 代になるとライヒ神学やシュミット 「カテコー ゾンのこの著作へ ユミットと同 は、 かれてい ユミットは晩年 シュミットはしばしばライヒ神学者の 直接的には古代ロ 定の思想的な影響関係を認めること イツ民族性』グループとの間 るの ペーター や「ノモス」といった重要なモ た主著 時代のライ は、 0 Ö 再反論を余儀なくされ シ ゾンがナチス政権成立 『政 『政治神学Ⅱ』 ユミット 因となった神学の政 治的 1 ヒ神学者たちとの かし、 一九二〇年代に マの教父エウセ 問題とし カトリッ 0 とライ 批 判を開 には、 0 0 <u></u> 一九 著作 た彼 ク系 - ヒ神 ての

学の濫用を批判するのである。

ることになる。

は、 なった」と考えることで、 的に基礎付けて正当化する」(※) ンは 利用は不可能になったはずだということであり、 るのは、 まったというのである。 奪い去り、 アウグストゥスの支配以降ローマ スト教の告知が「もはや未来におい にエウセビオスに代表される古代ロ 治神学を見出し、 エウセビオスと同時 口 ] アウグスティヌスの三位 これに先立つ一 7 時代 ローマ皇帝制という政治権威の護教論になってし の初期キリスト教のうちにシュミット それを「ロ ペーター 九三三 にシュミットやライヒ神学による 「キリスト教終末論」 もので 1 -マ帝 年 ・帝国に - ゾンが Ò 体論によって神学の政治 て期待されるのではなく 1 あると批 国とローマ 別の論文で、 マの政治神学は お 神学者として主 いてすでに 判 してい 皇帝制 そうし 0) 潜在力を Ì 的な政 を神学 タ キリ ĺ

的に主題化してい 権が成立して間もない一 大学教授就 に見出したことによるものなの 彼のナチス・コミットは、 れるような、 だが、 そもそも当時のシュミットに、 任講演 ライヒに対する終末論的 る。 ーライ 彼はたしかにそこで、 Ë 九三三年六月二十日に行ったケル そうした期待の 国家・ か。 連邦」 シュ な期間 ライヒ神学者に ミット で、 実現をナ 待 が 我 ライヒを は あ Þ 0 ・のライ チス体 ナチス政  $\mathcal{O}$ 崩 制

37 ライヒ、 カテコーン、ヨーロッパ――大竹弘二 兵団 なお国家主義者として、 に も話題となっていたシュミット されることに批判的 て『連邦』という語が国家を弱めるような危険な使い方」を に 0 密な交流 11 L シュミットは、 前 `う 一 神学 見舞われ 対して行政執行措置を優位に置くことで、 ている。三二/三三年の時期にライヒ神学者たちの会議で のシュターペル宛書簡で、 あった。 から攻撃を受けて失脚し 種 が 期  $\mathcal{O}$ あっ 行 待 ていた経 九三六年 は希薄であ 政 国家論に 依然として伝統的な国家概念を堅持しようと たシュミットであるが、 これに先立つ同年一月のナチス政権 十二月にシュミットが 済を統制できる強い国家を実現しようと な発言をしている。 0 国家を代替するようなライヒ ほかならない。 シュミットは たの . О

「全体国

宝家」

論とは、

世界恐慌

0

混

乱 律 つまり、

この

時

期

0

「『ライヒ』そし

成立直

が、 場は、 ゲル主義者だ」と述べ リーニとの会談を、 は、 れによると、「国家は永遠だが、政党は移ろいやすい。 法アカデミー」の一員としてイタリアを訪問 全国法律指導者であったハンス・フランクが率いる ズムとの しも折り合うものではなかったのである。 「ヘーゲルの精神の世界史的所在」は今では そのさい シュミットはナチスではなく、 党もしく 親和性 四月十五日にヴェネチア宮殿で は を自ら語ってい 人種概念を国 戦後になってしばしば回 るムッソリー る。 家に 三六年 ニに対し、 優越させるナチスと必 むしろイタリア・ファシ 春にナチス政 後年のことである \_ \_ \_ | 行わ 顧してい したシュミット シュミット ħ 私は たムッソ 「ドイ ì は そ あ ツ  $\mathcal{O}$ 

によって国家性が弱体化される危険性があると警告すること

ヴァイマル

共和国では、 自らを

「ライヒ」や

「連邦」とい

った概念

ついて触れている。 代になって古いライ

しかし、

憲法上

「ライヒ」と規定してい

る

連邦

家

0

関心

神話的

な力

は

我

7々万

-ヒが 八人の

国家概念によって破壊されたことに この講演でのシュミットの

0

観念は千年に

わたる偉大なドイツ史に根差すもので、

その

見方の

齟齬

12

因があった。

す

なわ

たち、

彼の

国家主義

的な立

胸に迫るところである」

と述

沂

から国家を救ってください」、と。 っとして、その国家主義に賛同したとされている。 88) のときムッソリーニは、シュミットにこう頼んだという。

また、

〇年 化されて自由主義的な法律国家に変質する過 している。 アサン』 シュミットがこのような国家主義と決別したの -代末になってからである。 IJ は、 グヴァ 「リヴァイアサン」という形象によって国家を ホ イアサン」とい ッブズのリヴァ 、 う ー イアサン国 彼 の三八 象徴 年 0 家が  $\dot{o}$ 著 程を描き 失 機 作 敗 械 は、 IJ 化 グ を宣 出すこ シアイ 中立 九三

三〇年代前半 ライヒ神学者と

 $\mathcal{O}$ 

彼は の親

秩序

は

国家に対する両

者

0

つの

神話に高めようとしたホッブズの試みは、

まや挫折

S S S

雑誌

『黒色

である。

神話からライヒ神話へのこうした移行のうちで提起されたの

国家はそもそも「全時代・全民族に転用される普遍

ミットのなかで、 て浮上してくる。 たというわけである。「ホッブズの創造した神話像は、 知りうる限りでは、その生涯を終えた」。これと同時に、 我 Þ

0 化の時代の克服」 「復活」が述べられる。 とされ、 三九年の論文では「ライヒ概念」が「中立 ライヒが国家に代わる新たな政治秩序とし 広域秩序構想は、リヴァイアサン 国家によって破壊されたライヒ シュ

が引用されるようになる。 への期待を込めて、 そして、この時期の論文で再び、ライヒ - 広域秩序の新建設 それに代わる国際法秩序の新たな主体とみなされるのである。 概念」であり、その時代は 的概念」ではなく、「一つの歴史的時代と結びついた具体的 かの 「新たに秩序が生まれる」という句 「間もなく終わる」。ライヒこそが

ミットにとって、 あらゆる歴史哲学的、 こう明言している。「『ライヒ』という言葉が与えうるありと を共有しているとは言い難い。三九年の広域秩序講演で彼は めにライヒ神学のなかで主張されていたのと同じライヒ理念 しかしそれでも、この時期のシュミットが一九三〇年代初 果てしない 我々の作業の純粋に国際法的な意義と目的 、駄弁を弄する危険を招くであろう」。 ライヒ概念は何ら神学的含意を持つもので 神学的等々の解釈可能性に立ち入ろう から逸

> ンロー であれ、何ら実体的原理に基礎づけられたものではなく、 に対する域外列強の干渉 ライヒが形成する広域秩序とは、一八二三年 はなく、 に広域間の相互不干渉に重点を置くものなのである。 シュミットの広域秩序構想は、キリスト教的であれ、 核心思想」はもっぱら「一つの秩序原理に支配された広域 宣言を歴史的先例として構想されたものであり、 むしろあくまでも国際法的な概念にほかならな 1の国際法的不許容」にある。 のアメリ 種族的 カのモ つまり、 単

なかでもっとも 指すことはしない。 ことを予感さえせずに、 生物学的な観点や議論は拒否していました」とし、「ヘー ナー尋問のさいに、「私は空間概念を出発点にしたのであり、 決して人種や民族といった広域秩序の実体的基礎を明確に名 たく具体性のない空虚なものであるという批判が、 的秩序」とされているシュミットのヨーロッパ的広域はまっ した」と述べている。 は出発点である近代の空間概念に気づかず、 ることになった。 を生物学的・人種主義的に基礎づけようとするラインハルト・ 、ーンなどの他のナチス国際法学者たちからしばしば行われ このように内在的な原理が不明確であるがゆえに、「具体 困難な問 だがシュミットはこれに反論するときでも 彼は戦後のニュルンベルクでのケンプ こうして自らの「広域」をナチスの「生 性急に『広域』について語ってい 題が空間概念そのも あらゆる問題 のにあるとい 広域 う  $\mathcal{O}$ 

後の事後的な自己弁明として出てきたものではない。開戦し後の事後的な自己弁明として出てきたものではない。別の広域概念自体が一定の抽象性を帯びることもためらわなりの広域概念自体が一定の抽象性を帯びることもためらわなりの広域概念自体が一定の抽象性を帯びることもためらわないのである。

存圏」

から差別化しようとするシュミットの意図は、

単に戦

を強く帯びている。その秩序が具体的であるということは

ミット 的秩序は、 にとって重要なのは、 キリスト教的伝統に由来するモチーフに訴えるときでも テコー しての「場所喪失」に至るような歴史の加速を押し止めるカ リスト教に基づくものであるとも言い難い。たしかにシュ くは民族的な原理はもちろん、ライヒ神学者たちのようにキ ヨーロッパに固執する彼のアイデンティティは、 (Indifferenz) したがって、シュミットが普遍主義に抗して主張する具体 ン的使命を見出そうとしていた。しかし、このように ヨーロッパ的広域の形成に、アンチ・クリストと 形式的とは言わぬまでも、 が残り続ける。それゆえ、具体的場所としての 、この宗教的アイデンティティそのもの 一定の内容的無関心 人種的もし

彼のヨーロッパ・アイデンティティのうちにもやはり見て取做の「具体的秩序」や「広域」、さらには後年の「ノモス」をののどの状況における特定の敵との闘争によってしか自らの具体的アイデンティティが規定されえないというのは、シュミットの言う「政治的なもの」に固有の表徴である。をの政治的決断に付きまとい続ける内容的無関心の問題は、たの対極をなす普遍主義という敵と闘争しているという状況をの対極をなす普遍主義という敵と闘争しているという状況をの対極をなす普遍主義という敵と闘争しているという状況をの対極をなす普遍主義という敵と闘争しているという状況をの対極をなす普遍主義という敵と闘争しているという状況をの対極をなす普遍主義という敵と闘争しているという状況をの対極をなす普遍主義という敵と闘争しているという状況をの対極をなすがある。

(おおたけ・こうじ/近現代ドイツ政治思想)

ることができるのである。

### 注

- (1) Carl Schmitt, Antworten in Nürnberg, Berlin 2000, S. 76.

  (2) Carl Schmitt, Ex Captivitate Salus, Berlin 2002, S. 75. [「徽中記」
  長尾龍一訳、『カール・シュミット著作集Ⅱ』 長尾龍一編、慈
- (3) Carl Schmitt, Völkerrechtliche Großraumordnung, Berlin 1991, S.63. 〔「域外列強の干渉禁止を伴う国際法的広域秩序」岡田泉訳、 「三一頁」
- (4)ライヒ神学については、Klaus Breuning, Die Vision des Reiches,

よりも、

遍主義との闘争という側面にほかならない。

つま

彼にとっての

3

ーロッパ

は

「闘争概念」という性格

- (5) A. Koenen, Der Fall Carl Schmitt, a. a. O., S. 9, 831
- (Φ) Herfried Münkler, »Das Reich als politische Macht und politischer Mythos«, in: ders., Reich, Nation, Europa, Weinheim 1996, S. 54.
- (∼)A. Koenen, Der Fall Carl Schmitt, a. a. 0., S. 154f
- (8) Carl Schmitt, »Das Zeitalter der Neutralisierungen und Entpolitisierungen«, in: ders., *Der Begriff des Politischen*, Berlin 1963, S. 95. 「中立化と脱政治化の時代」長尾龍一訳、『カール・シュミット著作集Ⅰ』長尾龍一編、慈学社、二〇〇七年、二一五頁)
- (Φ) Reinhard Mehring, Carl Schmitt. Aufstieg und Fall, München 2009, S. 274.
- (10) 特にシュターペルについては、K. Breuning, Die Vision des Reiches, a. a. O., S. 138-144. シュターペルとシュミットの交流については、Siegfried Lokatis, »Wilhelm Stapel und Carl Schmitt Ein Briefwechsel«, in: Piet Tommissen (Hg.), Schmittiana V, Berlin 1996, S. 27-39 を参照。
- ( $\Xi$ ) Stapel an E. G. Kolbenheyer, 27. 9. 1931, in: P. Tommissen (Hg.), *Schmittiana V*, a. a. O., S. 42.
- (22) Wilhelm Stapel, »Der Reichsgedanke zwischen den Konfessionen«, in: *Deutsches Volkstum*, (1932), S. 916.
- (A) A. Koenen, Der Fall Carl Schmitt, a. a. O., S. 164f, 172

- 【4)マリア・ラーハ会議については、K. Breuning, Die Vision des 掲書、三三〇一三三三頁、を参照。
- (\(\Delta\)) Stapel an Schmitt, 19. 1. 1933, in: P. Tommissen (Hg.).
   Schmittiana V, a. a. O., S. 45.
   (\(\Delta\)) Carl Schmitt, Nationalsozialismus und Völkerrecht, Berlin 1934, S.
- 5. (公) Karl Anton Rohan, »Vom Mythos der totalen Nation im dritten
- Deutsches Volkstum, (1936), S. 894.
- (至) Heinrich von Gleichen, »Reich und Reichsführung«, in: Europäische Revue, 8 (1932), S. 771.
- (20) Ebd., S. 769.
- (N) Hermann Fichtner, »Von der deutschen Einheit und Einigkeit« in: Abendland, 1 (1925/26), S. 15.
- (Si) Albrecht Erich Günther, »Die Deutschen und das Reich«, in: Europäische Revue, 9 (1933), S. 212.
- (24) Ebd., S. 210.
- (名)W. Stapel, »Das Christentum, politisch gesehen«, a. a. O., S. 893.
- (A) A. Koenen, Der Fall Carl Schmitt, a. a. O., S. 674f, 761ff.

- (27) Wilhelm Stapel, »"Neuheidentum"«, in: Deutsches Volkstum 1935, S. 289
- (%) Karl Anton Rohan, Schichsalsstunde Europas, Graz 1937, S. 426f
- (2) C. Schmitt, Völkerrechtliche Großraumordnung, a. a. O., S 50. [一一九頁]
- (3) Wilhelm Stapel, »Das Reich. Ein Schlußwort«, in: Deutsches Volkstum, (1933), S. 181f.

(없)A. E. Günther, »Die Deutschen und das Reich«, a. a. O., S. 210.

(S) Wilhelm Stapel, Der christliche Staatsmann, Hamburg 1932, S

- (S) Arthur Moeller van den Bruck, Das Dritte Reich, Hamburg/

Berlin 1931, S. 244.

- (5) Friedrich Naumann, *Mitteleuropa*, Berlin 1915, S. 41f.
- (%) H. Münkler, »Das Reich als politische Macht und politischer Mythos«, a. a. O., S. 31ff.
- (ন্র) Ernst Kantorowicz, *Kaiser Friedrich der Zweite*, Berlin 1931, S. R. Mehring, Carl Schmitt, a. a. O., S. 274 .9
- (%) Ernst Bloch, Erbschaft dieser Zeit, Frankfurt/M. 1962, S. 126ff. 革命的なスローガンをそれとは正反対のことのために利用する 革命的な歴史を持っている。 る。「まさに第三帝国という用語は、ひとつの長い歴史、真に ショナリズムのイデオロギーによって横領してしまったのであ たのであり、ナチスはこうしたプロレタリア闘争の理念をナ れるような、 帝の伝説には、ドイツ農民戦争のトマス・ミュンツァーに見ら 五九二―六〇二頁〕ブロッホにすれば、ライヒ思想や眠れる皇 『この時代の遺産』池田浩士訳、ちくま学芸文庫、一九九四年 貧者の救済という社会革命的な含意も含まれてい ナチが創造的だったのは、いわば

- さいの着服の術においてだけだった。……革命の見せかけ らである」(ebd., S. 127 [五九三—五九四頁])。 のは、キリスト教異端の社会革命的な理想の夢をもっていたかヒ」からの神秘的な伝承を付け加えた。元々の第三帝国という ラー・ヴァン・デン・ブルックは、全く別のいくつかの「ライ 敗することがないようにするため、この用語の本来の革新者メ が失
- (8) Vgl. Raphael Gross, Carl Schmitt und die Juden, Frankfurt/N 法政大学出版局、二〇〇二年、五五—七八頁 2000, S. 83-113. 『プカール・シュミットとユダヤ人』山本尤訳、
- (4) Vgl. F. Blindow, Carl Schmitts Reichsordnung, a. a. O., S. 144ff.
- (4) Carl Schmitt, »Drei Stufen historischer Sinngebung«, in: Universitas, 5 (1950), S. 929.
- (42)Carl Schmitt, Politische Theologie II, Berlin 1970, S. 49. [「政 前掲書、二七二頁〕Vgl. ders., Der Nomos der Erde, Berlin 1997, 神学Ⅱ」新正幸/長尾龍一訳、『カール・シュミット著作集Ⅱ』

S. 31f. 『大地のノモス』新田邦夫訳、慈学社、二〇〇七年、

- (4)『ドイツ民族性』におけるアンチ・クリスト劇の再評価の動 については、A. Koenen, Der Fall Carl Schmitt, a. a. O., S. 586ff 向
- (氧)H. Münkler, »Das Reich als politische Macht und politischer Mythos«, a. a. O., S. 24ff.; R. Mehring, Carl Schmitt, a. a. O., S.
- (4) Albrecht Erich Günther, »Die neue Übersetzung des Spieles vom Antichrist«, in: Deutsches Volkstum, 2 (1932), S. 679
- (4)Albrecht Erich Günther, »Der Ludus de Antichristo, ein Herrscheramte«, in: Der fahrende Gesell, 20 (1932), S. 68 christlicher Mythos vom Reich und dem deutschen

- (47) W. Stapel, »Das Reich«, a. a. O., S. 183
- (48) Carl Schmitt, Glossarium, Berlin 1991, S. 153
- (49)「私は一九四四年のベルリンでの出会いを思い出す。シュミットは私に、テサロニケ人への使徒パウロの第二の手紙第二章七節をどう解釈するか尋ねてきた」(Carlo Schmid, Erinnerungen, Bern/München 1981, S. 140)。
- (S) C. Schmitt, Glossarium, a. a. O., S. 80
- (5) R. Mehring, *Carl Schmitt*, a. a. O., S. 275
- (S) C. Schmitt, Glossarium, a. a. O., S. 63
- [3) C. Schmitt, Der Nomos der Erde, a. a. O., S. 29. [三九頁]
- (名) C. Schmitt, Glossarium, a. a. O., S. 273; ders., Der Nomos del Erde, a. a. O., S. 32ff. 〔回三—四六頁〕
- (5)C. Schmitt, Der Nomos der Brde, a. a. O., S. 29. [三八頁]「ローマに対する(gegen)闘争」ではなく「ローマをめぐる(um)闘争」という表現は、ラインハルト・ヘーンの指導学生であったロガー・ディーナーが一九四三年の教授資格論文で使った表現である。その論文審査にあたったシュミットは所見のなかで、この論文を評価しつつも、中世のカテコーン理念の検討が不十分であることに不満を示していた。Vgl. F. Blindow, Carl Schmitts Reichsordnung, a. a. O., S. 152.
- (56) C. Schmitt, Glossarium, a. a. O., S. 273; ders., Ex captivitate Salus, a. a. O., S. 90. [一七九頁]
- 四二五―四三四頁、を参照。 は、古賀敬太『カール・シュミットとカトリシズム』、前掲書、1500 シュミットやライヒ神学に対するペーターゾンの批判について
- (%)Erik Peterson, »Kaiser Augustus im Urteil des antiken Christentums«, in: *Hochland*, 30 (1933), S. 290.
- (S) Ebd., S. 294.

- (8) Carl Schmitt, »Reich-Staat-Bund«, ders., Positionen und Begriffe, Berlin 1988, S. 195. 〔「ライヒ・国家・連邦」長尾龍一訳、『カール・シュミット著作集Ⅰ』、前掲書、三三九頁〕
- (G)Schmitt an Stapel, 23. 1. 1933, in: P. Tommissen (Hg.), Schmittiana V, a. a. O., S. 47.
- (62) こうした観点から、シュミットはライヒ・イデオローグとは言えないとしているのが、F. Blindow, Carl Schmitts Reichsordnung a. a. O., S. 35ff.
- (63)例えばシュミットは一九六○年九月五日のジャン=ピエール・ファイユ宛書簡でこのムッソリーニとの会談について語っており、この書簡は七七年十月のアルミン・モーラー宛書簡に同封されている。Armin Mohler (Hg.), Carl Schmitt. Briefwechsel mit einem seiner Schüler, Berlin 1995, S. 418.
- (64)Jacob Taubes, Die politische Theologie des Paulus, München 1993, S. 97. 『パウロの政治神学』高橋哲哉・清水一浩訳、岩
- 長尾龍一訳、『カール・シュミット著作集Ⅱ』、前掲書、九三頁〕 (65) Carl Schmitt, *Laviathan*, Stuttgart 1982, S. 124. [「レヴィアタン」波書店、二〇一〇年、一四五頁〕
- (&) Carl Schmitt, »Neutralität und Neutralisierungen«,in: ders.

  Positionen und Begriffe, a. a. O., S. 291f.
- (중) Carl Schmitt, »Staat als konkreter, an geschichtliche Epoche gebundener Begriff«, in: ders., *Verfassungsrechtliche Aufsätze* Berlin 1958, S. 376. 〔「ジャン・ボダンと近代国家の成立」長尾龍一訳、『カール・シュミット著作集Ⅱ』、前掲書、一二四―一二五頁〕
- (%) Vgl. Carl Schmitt, »Der Reichbegriff im Völkerrecht«, in: ders., Positionen und Begriffe, a. a. O., S. 312; ders., »Staatliche Souveränität und freies Meer«, in: ders., Staat, Großraum,

Nomos, Berlin 1995, S. 422.

S) C. Schmitt, Völkerrechtliche Großraumordnung, a. a. O.,

S

- 70)Ebd., S. 30. 〔
- (②) Ebd., S. 30. [ | 〇二頁] (乙) C. Schmitt, Antworten in Nürnberg, a. a. O., S. 72
- (73) Schmitt an Stapel, 3. 12. 3. 1951, in: P. Tommissen (Hg.), Schmittiana V, a. a. O., S. 103) ギリシア語の読解に由来するものです」(Stapel an Schmitt, 28 で抗弁している。「私のノモス概念は科学からではなく、単に 五五頁〕)。これに対してシュターペルは、シュミットへの書簡 ない」(C. Schmitt, Der Nomos der Erde, a. a. O., S. 39 [五四— 忌避されねばならない『法律』という言葉も、 的なものへ変質した『生』という言葉のほかに、なんとしても ペルとボグナーの努力を極めて尊敬している。しかし、 な含意をもつ「法律(Gesetz)」という言葉も拒否されているが) のノモス』でも述べられている(そこではさらに法実証主義的 物学的含意をもつ概念に抵抗を示すのだが、同じことは『大地 (Lebensraum)」の語に含まれている「生 (Leben)」という生 本を受けたさいの発言である。 の生の法律(Das Gesetz unseres Lebens)』(一九三九)の献 Schmittiana V, a. a. O., S. 66. これはシュターペルから著書『我々 「私は、『ノモス』に『生の法律』という意味を与えたシュター 1939, in: P. Tommissen (Hg.), シュミットは「生存圏 私には気に入ら 生物学

# 【ゲノッセンシャフト概念を手がかりにして】 三〇年代のアジア社会論再考

はじめに

特徴づける「 すなわち、 て一つの体系を形成していたことにその大きな特徴がある。 も、このアジア社会論は、マルクス主義的方法論が主流となっ ベルで展開されるという激動の時代のことを意味した。しか 現実的な外交論・社会政策論にまで踏み込んで、世界史的レ 学」が、 でに主に満鉄調査部を中心にして形成された「伝統的アジア アジア社会論にとって一九三○年代とは、一九二○年代ま 西洋近代を超克すべく思想的に試されただけでなく 西洋の衝撃を受けて変貌するアジア社会を大きく 「封建制」をどう理解するかという視点をめぐっ

は、

哉が指摘したように、この時代のアジアをめぐる国際秩序論

「早熟なトランスナショナリズム」がリベラルな国際

力戦期の巨大な矛盾の中でアジア社会論が展開されたことが 日本が、同時にアジア諸民族の解放・共生を唱えるという総 こととなった。アジアを侵略し、占領地域を拡大しつつある

一九三〇年代のきわめて大きな特質であった。

まさに酒井哲

東亜共栄圏論」として、次々にその理論的変貌を遂げていく 亜新秩序論」として、さらにアジア・太平洋戦争期には 州事変期には「五族協和論」として、次に日中戦争期には に力点を置く学派が激しい論戦を繰り広げたのである。それ は一九三○年から四○年代前半にかけて段階的に発達し、 近代的 「資本制」 を強調する学派と前 近代的 大 東

特集

〈圏域〉

の思想

役割

意義について考察する。

ていっ 余儀なくされていく。 ア学」へと吸収され、 年代の欧米の植民地統治を基礎に形成された戦後の「新アジ ア占領とそれに対する補助的な役割を果たしつつ、一九 たことを意味 してい 表 面的には大きく後景へと退くことを る<sup>2</sup> それ はやがて日本 0 東南 四〇 アジ

盟

義とし

ての

成熟」

を迎える前に、「帝国

]秩序]

回

[収され

的 ジア社会論として転換していったのかについて検討する。そ 以 蠟山政道や宮崎正義らとの比較において、 九六四年) 1 0 すこの概念が、とりわけ日中戦争の勃発(一九三七年七月) 代と四〇年代との狭間で展開されたアジア社会論 た昭和だ 中でも、 降という「例外状 をゲノッセンシャフト 研究会の に焦点を当てつつ、三木清、 これまでの研究史上、ほとんど手付かずのままで 当時の 革 況 「東亜協同体」論の基礎となった 新右派知識 0 中でいかに利用され、 概念としてとらえ、 人 加田哲二 (一八九五—一 新明正道、 その思想的 V 0 尾崎秀実、 九二 基 かなるア 一礎をな 協 一年 政治 同

## ゲノッセンシャフトとしての 「東亜協同体」

争期に す でに は 例外 侵略を継続する日本帝国主義と国 の常態化が懸念され 0 共合作によって 0 あ った目 中戦

> とは、 秀実、 崎正義 日本帝| 長期 その理論的基礎となっている「協同主義」(ゲノッセンシャフト) 試みであった。 に企図する、 民族が自立 国内における社会変革によって帝国主義的対立を克服し、 ン集団である昭 の開発・ 族主義連合と国家の革新経済・ 抵抗する中国が全面的に衝突し 「王道」 亜連盟」 持 あくまでも 論 蠟山政道、 いの中で、 は、 国主義の自己批判と日中 既定の統 久 『東亜連 概念を用いて理論化された。 発展を実現し、 戦 論と「東亜共同 Ļ 満州 と突入する中で、 集団的知性による思想的 他方、 構成要素の 協同するため ・盟論』(一九三八年)によって、 事変の首謀者であっ 和研究会の革新的 加田哲二など)を中心にして、 体 としての 「東亜協同体」 欧米帝 体 個 論であった。<br />
> このうち「東亜 的 全体性に個を包摂するのでは 0 国主義からの解放を企 統制経済によって、 ・提携として提唱したのが、 ていくこととなる。 価値を否定せずに、 新たな東アジア 日本の左派 知識人たち た石原莞爾 論は、 それはアジア諸 ·政策的 近衛首相ブレー 進歩 戦 伝統的中 運動であった。 0 (三木清、 が 時 派 形成を大 提唱し、 こうした 開 下の日 東アジ 知 かれ 図する 玉 識 国 の 尾 人 東 民 た 胆 本 崎 ア  $\mathcal{O}$ 連 が

す たとえば、 新しい全体主義」 三木清にとって、 とは、 従来の非合理性に基づく民族 東亜協同 体 論 0 基 礎 をなな

で再構 総体性

成しようと試

みる哲学のことを意味

それらをアジアという一定の空間

的

秩

序

0

義的全体主義に取って代わる合理的なものである。

ここで純

Ō

なものとは、

・ウェーバ

あっても、

それは抽象的な

「合理性」をいうのではなく、全

的合理主義のことを指しており、 だが、三木のみるところ、 粋に合理的 開放的、 公共的、 世界的」近代ゲゼルシャフトであった。 M 東亜思想とは仮に合理的なも 合理性である限りにおいて、 ーがいうところ 近代 ので

体は封建的なゲマインシャフトの如く単に閉鎖的な体系で るに対してつねに何等か閉鎖的な全体であるが、 うに注意すべきである。 ていながらも、 るとはいえ、 東亜協同体は基本的にはゲマインシャフトとしてとらえられ 性」を止揚した、具体的な「合理性」 体主義者が強調するゲマインシャフトの根底にある「非合理 マインシャフトとしてゲゼルシャフトが抽象的に開放的であ この合理性は、「東洋文化の伝統」と結び付 「封建的なもの」としての反動に陥らないよ なぜなら、「ゲマインシャフトはゲ でなければならない。 新し V 協同 V

あってはならない」からである。 つけることが重要である。 克服するためには、 こうしたゲマインシャフトにつきまとう「封建的なも ンシャフトのように一見「 ゲゼルシャフトのように 近代の 「この文化は単にゲマインシャフ 閉鎖的」であるようにみえながら 「ゲゼルシャフト 「開放的」でなければならない。 したがって、それはゲマイ 的文化」 を身に の」を

ト的ではなく、

またもとより単にゲゼルシャフト的でもなく、

 $\mathcal{O}$ 

は

他ならぬギールケ (Gierke)

である。

彼

0

独逸

寸

ゲゼルシャフトでもない、「第三の ての高次の文化でなければならぬ」。こう述べるときの三 することなく、 力を保持しつつも、けっして前近代的な閉じた全体性 ものの、その構成員がゲマインシャフトのもつ有機的 たしかにゲノッセンシャフトという言葉こそ使っては 却ってゲマインシャフト的とゲゼルシャフト的との綜合とし している。それゆえに、この統一体はゲマインシャフトでも 開かれた統一体としての高次の総体性を目指 道」としてのゲノッセ な

シャフト(協同体)ととらえるのが妥当であろう。 また、同じ「東亜協同体」論者の一人である新明正道

と隷属の状態」 ゲゼルシャフトの真相」、またその進歩と表裏をなす とき、その概念形成に最大の影響を及ぼしたのは、 時代の本質を理解していたし、マルクスによって「契約的 テンニースはメーンの楽観的な見解を受け入れるには契約 ン、〇・ギールケ して主張され得ない」ことを確信し マインシャフト』、一九三七年)によれば、テンニー こたゲゼルシャフトのもつ現実が、「古の制度に勝るものと インシャフトとゲゼルシャフト」という対概念を提示した スが、この三人の中でもっとも精神的な影響を受けた を教えられ、 (Gierke) さらにギールケによって、 そしてK・マルクスで てい たとい . う。 Н -スが あ こう 困  $\mathcal{O}$ 

フトの論理で基礎づけつつ、

新たなゲマインシャフトとして

を克服すべく、

この「集合的統

一体」をゲノッセンシャ

のもつ前近代

2的「残

哲哉)

く指向性を内包したも

の

(酒

〈論文〉1930年代のアジア社会論再考-調するのである。 二 1 萌芽として協同組合(Genossenschaft) グラー みたが、その際に彼はゲマインシャフト スが -筆者)

これとはまったく逆に、「ゲゼルシャフトからゲマインシャ それゆえに新明のみるところ、 フトへ」の過程として展開されることを信じて疑わなかった。 ルシャフトへ」という方向性を認めてはい メーン)という方式に対応して「ゲマインシャフトからゲゼ 明によれば、たしかにテンニースは を指示し、 と看做してゐたが テンニースはギーァケに理論的な考察の欠けてゐるのを欠点 団体の意義を闡明した点を高く買つてい 彼が法律生活と全体の文化生活との関係 テンニースは 「身分から契約へ」 (H たもの 「ゲゼルシャフ の、じつは 新

フト批判のなかにゲマインシャフト再興の可能性を示そうと く更にゲマインシャフトにすすむ傾向をもつものとし、 だからこそ新明は、「社会がゲゼルシャフトに終わることな のもつ「文化に対する破壊性」を指摘しつつ、シュペン (『西洋の没落』) に類似した傾向すらもつにいたった。 指摘してゐるのは、 つまり、ここでテンニースは、 その の如き現象をも 証 拠である」 ゲゼル と強 テン シャ その 的統 有権」 代の超克』 同 概念との 主義的な「私有」 なあり方として、 体的 であるといえる(10) 関 を読み込んでい

こうしたゲノッセンシャフト 一つの有力な社会思潮として少なからぬ影響 論 は、 九三〇 年 代の

ゲマインシャフトの叙述において信頼を以て引用され

体法論』

は

「ゲマインシャフトとゲゼルシャフト」

0) なか 7

0

0

再興を企図していたというの

である。

んる。

るロ おいて、 ゲノッセンシャフトの で遡ることができる。 として基礎づけるものである。 て一方的に制限するのではなく、かといって「私有権」を「公 所有形態としてとらえていた。こうした平野の試みも、 秩序をギールケの団体法論によって追究しつ ぼしていたが、 1 の伝統とゲルマン的 に対して無前提に優先するのでもない、 社会構成による契約説的社会構成 体」と団 マ思想とゲルマン思想』(一九二四年)で、 連でいえば、 体、 日本におけるその起源は 日本の の原理を国家による「公有」 あるい 概念によって、いわば たとえば、 それは 「入会」をゲノッセンシャフト的な 一公法」 は個人との また共同性 「ギール の伝統との間のあるべ 平野義太郎 間 ケに の 0 置換のなかに 権 一九二〇年代にま (あるいは協同 「第三の 莉 つ、 は 依 既述の 拠 0) 口 義務 原理 その具 1 民法に於 ながら協 · マ的 関係性 によ 力を及 体 き法 **写**近 0 人 的

### 加 沼田哲二 の 東亜 協 同 体 論

論的、 ば 膨 体 12 は、アジアにおける経済開発、さらには近代化そのものをいか 取って代わるようなものであってはならず、 姿勢を共有している。そこでは中国の近代化こそが 唱したことにおいて、他の「東亜協同 0 だが ならないと理解された。そもそも当時の「東亜協同 張を抑制するためにはまず資本主 :の形成にとっての前提であり、 提携を実現するための双方の「ナショナリズムの超克」を提 おける新たな 加 田 哲二 推し進めるのかという、 他 つ政策論的模索の役割をも兼ね備えていたのである。 0 (『東亜協 提唱者による 地 域 主 同 義 体論 によっ 「東亜協同体」 一九三九年) ある種 て日中の 日本の支配 義の問題を解決し [体]論の提唱者と基本的 0 東アジアモデル 衝突を解決し、 Ŕ 論と比較した場合 その帝国主義的 は列強の支配に この東アジア 東亜協 体」論 なけれ 0 理 同

> 異なる 究の つつも、 東亜協同体を、 の論理を容認し、 Ö É 議論とも重ね合わせつつ、 統派 新た なおか な植 7 ルクス主 新たな政治支配の秩序の中で正当化しようと ·· 民 政策 指 接 導 地 義 • 民族政 帯の周 的 の中心理念にもあった「民族の自決 国 |家 帝 |辺国を独立国家として承認 策として提唱した。 としての日本を中心とする 国主義による領土支配とは それ は

試みるものであった。

加

田にとって、

当時の

東アジ

アに

おける政

沿経

済的

地

位

益でも き、 に、 並んで、 こで率直に認めてい 植民地化政策のために苦闘するという経験を有る かった日本ですら、 のが「欧米帝国主義」である。 対して自ら欧米流 植民地的または半植民地的状態」 には 東亜の 併せて自国 欧米列強との対抗防衛関係において日本が東亜の 11 日 - 本が 理想でもなく、 0 た 東西の半植民地的地位を維持して行くことはその利 んは 欧米流 半植 民 示 の発展を計らうとするためには、 地的 の政策 した。 の帝国 開国 . る。 地 また国是でもない。 L位の打破あるのみである」とし、 の 一 から五、 主 とはいえ、「いまや日本は、 義 的立場をとらないという強 部を採用したことを、 すでに当 六十年にわ に あ ŋ 時、 世 界の たって欧米の半 その制圧下にな またそうさせ じた。 カコ 進 くのこと 運 加 たし 欧米と 田 は 部 加 カ た

とりわ

ゖ

加

田

のそれ

に特別

一徴的に

みられ

るの

は、

方でそれま

つつも、

他 0

での欧米帝国主義に対する批判的言説が展開され

日本の帝国主義に対

して 促

定範囲で修正、

ことを、

それ

以前の矢内原忠雄や東畑精一による植民政策研

域的

秩

 $\mathcal{O}$ 0

形成が主張されたという点である。

加

田

Lはその

諸

族 序

> 自 <u>7</u>

発展を

す

ため

0

東アジア

の広域に及ぶ 変更を迫り

0 ように、 加田にお V てはまず、 欧 米流 0 帝 国主 義 0 植

〈論文〉1930年代のアジア社会論再考――石井知章 49

び

経

済

的

相

万. 亜

依 連

存 盟は

関

係

0 日

帯

12

ょ

n

強

固

12 に

結 お

ば け

れ

る

べ 治

き東

ア

0

特

殊 加

性

で 1 IJ

あ 提 ベ

る 唱

植 る な

民

地

的 亜 な

にまた

は 体 込

半

植

民 に

地

的

係 は

が

取 T

本と各 紐

盟

邦

Ł

0

間

る政

的

及 き

他

方

田  $\mathcal{O}$ 

す

東 説

協

同 ľ

論

お

11

7

0

くの と問 欧的 崎氏

すら

よっ

7

そ

ラ

ル

封

 $\Diamond$ 

た

 $\mathcal{O}$ 

で

あ

ある。

違い 0 な きく異 本 成 日 0 7 帝 新日本の思想 実、 本が で自 る 関係 放 連 Ď 日  $\frac{1}{2}$ 0 横 亜 玉 ナシ |本自 す ć 盟 協 単 渾 0 主 その を指 独 動 る東亜 平 由 す ŧ 戸 義 L 身 体 日 時 治 な立 独立 努力すると共にその 加 7 ナ Ł  $\mathcal{O}$ 平 代 経 お 等な ij 確に 構 田 い 協 エラルキ 原理』 済 国とし る。 ズ 0 0 成者 あ 0 同 被 お て宮 0 意味に A 協 玉 表 構 体 指 る。 け 発展段階 想する その 置 ñ 0 同 0 導 は 民 る 崎 制 中 国 又 て残るやに 体 7 カコ 東 は 九三九年) ح おい [家とし 限  $\sim$ 支 的 0 れ あ 亜 段序の たか 日本自 を提 原 配 F 協 加 る。 入 東 て、 は 日 理 11 同 を唯 連盟に [本及び に従わ -被支配: ま 唱 るか ŧ て 後 す 体 |身も 頂点に立 なわ た たとえば昭 互 承認され 内 Ŕ 0 L が、 たのと 恵的 V 同 のように 部 宮 のメルク その 入る ては、 脱 加 ち 体 ね で 日 崎 入す ば 退 0 とは、 正 う上下 ち るわ 盟 なら 総務的 本  $\mathcal{O}$  $\mathcal{O}$ 独 東 義 るや、 ひみえ その 権 邦 おける考え方の 7 0 和 ₩. 7 亜 0 ぬ あ 指 け 研 他 利 は 玉 ] 連 提 究会に 導に -関係 関係 とは では を 自 他 0 唱 盟 ルとして、 とし、 又 性 構 認 曲 0 す 格を大 説成者と な は 民 そ ょ 12 12 な む ^る「東 る選 完全 族 ょ 置 け ベ 0 0 お V

日 限 7 る

加  $\mathcal{O}$ わ  $\mathcal{O}$  民

地

半

植

民

地

カ

6

0

解

放が支持され

る

が

その

ポ

ス

1 0

諸

そ

認め

成

な い<sup>3</sup>

ر \ و م 亜

であ

容認

は、

しては 発生す する自 たくしは 5 自 体 体 開 た。 断 因 は ることは L 玉 L いな 化は、 て か とし、 縁 た。 曲 る余地は た 化 0 自 お が を 東 由  $\mathcal{O}$ n 0 いで 持 そ を 亜 必然 強調 ŋ た総 主 東  $\mathcal{O}$ 間 0 の平 て、 亜 連 または脱 自 明ら 意 的 0 0 東 体性内 힖 性 領 あろうが 東 上 ここには す 由 味 成 寸. 亜 選択的 域 á。 定の 等 を認 亜 0 12 玉 独 で か 0 な権 0 12 連 組 お 立 加 で 諸 による 退 すべ 有 盟 識 あ ゲ 部 玉 お 織 い 田 民族に では ノツ す 機 な L て、 利とその 家 け 論 は、 る。 る権利が ての 最 関 な 東 的 る盟約 0 お  $\mathcal{O}$ 、筈である」 なく、 これ カ 根 す け セ け 宮 亜 最 も重要な理 「このことは 与えんとするも á ンシ 東 Ś 崎 本的 連 n 0 後 힖 閉 限 などと ば 亜 構 0 メ 的 で に ヤフ 鎖的 建 成要員 ンバ 意思 熊 な 必然的で 企 あ り、 対し 渡で.  $\mathcal{O}$ 6 設 义 ŋ 論 め 0 1 す 1 参 は あ 加 満州 明 う自 ・概念に シ 的 理 る 加 あ ま  $\mathcal{O}$ 束 強 田 ある。 をめ 体 欠 ŋ ŋ 確 論 相 ツ 縛 制 0のでは, は、 陥 玉 化 由 は 東 3  $\mathcal{O}$ 対 0 基づ の任 ぐる そ 0 批 的 亜 主 n 体 成 そ 東 自 あ n 判 義 体 東 連 る 制 立. 亜 0 亜 律 意性 日 強 るほは 理 化 で b 性 点 は 領 本 自 論 に 領 か 覚 多 0 域 域 0 を な

あげられ、

なおかつこの関係性において「アングロ

•

サク

は、 していた欧米帝国主義が凋落の時期に及んでいるとき、 とが樹立されねばならないことは、 れない。 あ 0 世界の国際政治の原理として世界史的意義、 れば ン世 る 現実的意義が生まれる、 協同体の構成員としての各民族の内部的問題なのかもし たしかに、 ならないとされる。 界支配体 だが、 制 東アジアの将来にとって、 アングロ・サクソンの支配の後に来るもの 0 問 題が、 というのが加田の そうすることによってこそ、 まずは現実的 それまでこの地域を支配 適切な理論と政策 認識 基本的立脚点で 及び東亜協同体 0 対 象でな もつ 近代

## 加田哲二のゲノッセンシャフト論

Ξ

とは、 うに理 程で、  $\equiv$ マインシャフト」の概念を用い をもつべきである、という六点に集約できる。 体の利益から算出された計画を実施し、(六) 全面的計画 的関係により、 民地的関係に基づくブロック経済のような基本原理をとら 的協同主義」に転換し、 優先の資本主義的精神を、 田は、三木をはじめとして、 (四)「中枢国家」の利己主義を、 加田のみるところ、そもそも東亜協同体の基本 「中心的勢力」としての 資本主義にある程度の 一解された新たな 中 その基本原理において一体何が異なるのか。ここで加 枢国家の領域が発展するまでは抑制し、 資源、 投資、 「協同体」と旧来の =他 協同体全体を綜合としての 貿易、 「是正」 0 「中枢的国家」 諸領域の経済的 <del>ك</del>ر 東亜協同 協同体全体の利害の調整過 生産において、 それとの差異について、 を加え、 体論者も使った「ゲ - ブロック経済」 の存在を承認し とり では、 相互関係が 原理とは 五 協同体全 わ このよ 「全体 け 互恵 私利

とも

重大かつ

喫緊の

)課題となる。ここで加

田は、「東亜

協 同

体が国際関係における新しい理念または理論たる限りにおい

まず東亜における現実問題が、その主題とならざるを得

のであるということが、 済協 同体は、 ブロ ック経済体よりも、 出来るであろう。 従って経済協 数歩を進めたも

思想的懸隔

説が横たわっている。

ゲマインシャフト論とゲノッセ ティークを擁護しながらも、 義的な立場に与した。だが、

ンシャフト論ほどにも離れた

以下のように説明する

加

田と尾崎との

哲学的

基

一礎には

政治的には同じレアール・

ポリ

に過ぎぬ」と述べ、尾崎秀実のそれにも似たきわめて現実主

そうならなけれ

ば、

現実的意義を失った白昼夢

*の* 

る<sup>19</sup>の

4

るものではなく、

0

協同

体

iż

お

ける

指

導的

国家」

とは

域

的

領 11

ある。 百年 が東 きである。 らうと思われる。 テンニースの意味した、 その言葉を、 いわるべきものであろう。 フツ・ 場合経済協同体は るの事実を有し うな自 べき経済協同体は、 マインシャフト』 マインシャフト』 た後に来るものだからである。(8) その (亜共同 自然発生的または自然生 源、 ゲマインシャフト』 (Wirtschaftsgemeinschaft) 間 生 0 お 意味に の、 成 投資、 何とならば、 いては、 もしも、 存 的 在 構 ゲマインシャフト性を問題にしている すべ におい 貿易、 では 成で 経済協同体は、 を意味するならば、 運命協同体的関係に入るのである。 K 却 いざ知ら ドイツの社会学者、 き友好 イツ語に翻訳すれば、 な は て、 って利益社会的結合であるとい 労働 本質的意志の具現者としての な そこには 経 しかし、多くの東亜共同体論者 V ) 7関係 浴協 成 ず、 その形成後、  $\mathcal{O}$ その 的 事 な構 項が 同 眼 一定の 以上の意味における は 前に 間 体 若干の行き過ぎであ に行 成 4 は 規 %体では な 計 フェ 制 お 玉 . 『ウィ 計 わ せらるる 画に従っての生 V 数十年または数  $\dot{\tau}$ 画 れ ルヂナント・ 形成 性の る緊 ない 民族等 ルト 実現さ カコ 心せらる 密 0 ずのよ こらで うべ この であ が、 シャ な関 「ゲ マゲ

係が、

設定せられ

るので、

接壤地

帯における領域

同 分 壌

体

た 関 帯

的

ことを要す

ま 制

たブ

口 要

ツク

経 果

済

より 地

密 的には接

接

不 協

可

 $\mathcal{O}$ 地

体は、

その

全

面 りる。

的

統

0

必

0

結

域

恵的 とも 東亜協 フト」 三木を中心にまとめられた昭和研究会の『新日本の思想原理』 び「経済協同体」を通じての計 ト的との総合としての おいて「ゲゼルシャフト」ですらある。 質的意思の具現者」としての (Genossenschaft) ルシャフト的でもなく、 城協同体」 る。 それ 運命 厳 体 原 東亜協同体の基本原 諸 0 則 ではなく、 地 その「経済協同 ように、 同 機 密に区別されるべき「第三の道」としての協同 (Gemeinschaft) は 域 体という 能を中心 (Raumsschicksal) にお 植 的 民 であ 運 命協 地 V 加 を目指したのとは、 て行わり ŋ, むしろ「利益社会的結合」としての意味 的 原 地 田にとって東亜協 同 理とする あ 体 体 域主義」 とも近代的な利益社会(Gesellschaft) 「高次の文化」ととらえ、 したがって「運命協 るい れる。 ゲマインシャフト的とゲゼル 理をゲマインシャフト 0 が 構 0 は 正当化され 「自然発生」的 成」とは、 意識を生み出 半植 それはたとえば、 [画性を持ち、 にお 「経済協 民地 V 大きく性格を異に て、 体とは、 同体」 この点で、たとえば たの 的 「接壌 関 (東洋) 同体的 「す運 とも その結成 係 「ゲマインシ であって、 地 的でも、 なによ 0 設定 動 蠟山 前近代的 帯 相 性質」、 民 即 とし シャ を 的 族 政 は ŋ お 社 0 け L 本 で 道 Ť あ 互 及 7 地 0 る 7 会 な t

共同

が、

的原 によれば、 くまでも 歩 前進し 則 0 上に こたもの」であるが、「経済協同 指 経済協同体の おい 導的役割」を演ずるものであるとはいえ、 て 行われることにその 本質は、 ブロ ック経済に比 体の建設」その 特徴 が あ ベ れば 加

玉

ばならぬ」と加田は ずしも適していない。 0 n 前近代的ゲ 本来的に開 ではなく、 経済協同体が一つの理念として発生することは、 済 かしながら、 しては、 1 0 たしかに、 は、 の強靱性」とは、 植民地的、 のであり、 ーブロ 擬似近代的ゲゼルシャフト概念であるといえる。 もっとも容易、 ーブロ かれたゲ 却って、 7 ック経済の そうした植 当時 インシャフト または半植民地的関係を緊密化しさえすればよ ック経済的結合」とは、 0 当代の真実の要求に応ずるも ポスト帝国主義という時 ノッセンシャフト概念ではなく、 主張する。 資本主義的 それゆえに、「互恵的関係に 建設」よりもなお困 民地の原理に根ざし かつ一般的なもの 概念によって外部に対して閉 ここで前提にされているのは 世界における諸領域の結合と ある意味では既存 かもしれな 難なものである。 代的 た 「ブロッ のとい 決して偶然 要請 おける、 むしろ に ク経 ゎ は ね 必

> という 論んでいるわけではない。 の 利 他 益を実現するものである。 者 0 利 益になるとともに、 それ は 東亜に 日 本の おける「民族 発展」とい 0 解 . う 自 放

性が存在する。 もに、 協同 そして、 ここに実現せんとするものではない。 しかし その指導的地位に立つべき現状にあることを認識し るものである。 義を主張すると同 的意味のみを有するものではない。 のである。 いては、 日 体の 本は ながら、 自国を利するも 現実の政治経 その世界政治における地位とを確保せんとするも 結成によって、 その  $\mathcal{O}$ 協 VI この 意味に われわ 時に、 体 現 0 東 一世協 状に立つ 'n 済の実力が、 のである。 おいて、 同時に、 わが は 構 同 成員たるべ 体の 国の 東亜協同体に 認識 東亜協同 建設に 正義をも、 東亜 わが それ 政治運 は、 現在 きも 0 国の発展と向上と、 諸 は他を利するとと 体は、 おける日本 日 本の 民族 動 0 おいて、 Ō 世 で の基礎である 利己 界政治に 張せんとす の解放と正 あ 日 苯 ている。 日本が Ď 0 この お

己主義」 平等な構成  $\mathcal{O}$ よう にはなら 質の 加 田 ず、 つではなく、 にとって、 他の国 々との相互関係における 日 「本とは 指導的地 単 位 他と にあっても 中 正義 立. 利 0

東亜の諸民族のためにのみこれを主

張

Ļ

実践化 11

しようと目

解放と発展」

を企図する東亜協

同 加

体にお

て、

日

本は単に

では、

ここでの日本の立場と役割とは、

具体的

・った

のなのであろう

カ

田によれ

ば、

この には

東 1

並

0

口 0

53

本 か 本

 $\mathcal{O}$ 

指

<u>`</u>

れ れたこうした主張にこそ、 て、 演じるべき特殊な役割である。 ではなく、 植 を主張するという特殊な位置を占める構成員である。 民地 なおか 植民地 的 または半 あくまでも協 つ日本を中心とした実質的勢力圏 化による領土拡大とは異なる新たな形式で提 植民 地 同的原則に基づく互 的関係を前提にした 植民地なき帝国 ポスト帝国 [主義の時代にお 主 義 の拡大が企図さ 恵関係のもとで 「指導的 (P・ドウス) そ 役 出さ ħ 割

もそも

なにも 植民地 論の 秀実が先進資本主義的生産様式との経済的連 t 提 つとも、 状態から自ら脱却しようとするアジアの植民地 加田に限ってみられたわけでなく、他の 唱者にも広くみら こうした帝 れる傾向であった。 玉 |日本  $\dot{o}$ 「指 導的 地 位 動とともに、 たとえば、 「東亜協 0 強 の人々 調 同体 尾崎 は 半

0

面

目

「躍如と

いえる。

との政治的 実力保障 ック経済という一つの 中で実現しようとする際、 導的 特殊的 正当 なる結合」であり、 般に先行する地 による国防 役割を正当化 化 連帯によって「民族の解放と福 「地位」を主張することを L 7 地 域 的、 また同 域 す 「封鎖的単位」ではなく、「世 る主 その新たな 尾崎は 人種的、 0 張は、 様に、 確保という視点で行わ 「東亜協同体」 文化的、 蠟山に 共同 「共同 「結合」 防 祉 お 利益防衛 衛 経済的、 0) をこの協同  $\mathcal{O}$ 中で帝 ても 観点 論とは、 れてお 0 カ 「日本 ら月 界的 見地 国 共同 日 ブ 体 とは、 11 これら三つ る以上、

防衛的 秩序

が

共有さ 接に重なり合っており、 アジアにおいて国際秩序と帝国秩序とは、 加 ñ 田をはじめとして、 「外部化」 てい た基-できない存在であったからで 本的 認 い存在であったからである。 日本外交にとって帝国秩序とは 識で、 当 あっ 時 0 たとい 東 亜 える。 協同体」 もともと双 なぜなら、 論者に広 方が 密 東 <

は

Ŋ 23

### 几 東亜協同体」 論から 「大東亜共栄圏」

従来の てしまうが るものと考えられる」。つまり、 ているために、「その部 民主義」は、これらの三部面 らざるもの」としつつも、 主義との合作である民族戦線的 は、 クな意味での一 義を否定するわけではけっしてなく、 加 「指導精神の更改」にまで到達されるべきも 田 指導 仮に部分的な政策としての利用価値があ にとって、 精神としての ゆえに、 部分的利用  $\mathcal{O}$ ファ 定範囲 中国 クター 中 を 0 l の ナ 菌 分的採 利 がその 0 「三民主義 「三民主義」とマ 加田は 用 指導精 日 0 価値をそこに認める。 用 ナリ 有機 有機的関連において主張され 抗日思想の存立を かは、 加 「三民主義」そのも ノズムに 田にとって「三民主 神 的 関 全体 むしろプラグ 0 に 原理その 係 として は に 対 ル でする政 な お ク ス n ったとして 11 得な もの 7 0 0  $\parallel$ 許 だが、 破綻 で 治 存立 Ź V が テ すべ 1 あ 0 I. が妨げ 義 る。 لح Ò 作 1 意 カコ ツ لح

那 ゆ うのである。 うる日 民族と日本民族との特殊性を保持しつつ、これを包含する 本主 義をもつてこれに当てることは困 「しから ば、 新支那の思想は 何 か。 難であろう。 今日 0 い わ

きながらそれを乗り越えるものでなければならぬ」。 なる方法によって資金を獲得すべきなのか。 口 みられた「資本の文明化作用」(マルクス)の肯定である。 族資本との提携」、すなわち、 現実的な経済政策として第一になすべきこととは、「 でなく りえず、 ムについての諸問題を解決するうえでの「指導精神」 みるところ、 ような集団 提携こそ、 ック経済 て創造されなけ 「政策」である。それゆえに、 むしろここで何よりも求められているのは、 の下で外資輸入を簡単に行えないとす 民族主義とも称すべきものが、 「三民主義」も 済的 東亜経済協同体の意義を昂揚する上においても ればならぬ。 ひいては近代化その 一日本主義」も 矢内原忠雄の植民政策論にも それは民族主義に基礎を置 加田にとって、 その雄偉な体系に 中国民族資本と ナショ n ば、 中 ナリズ ここで にはな 加 「理念」 国 田 何 ブ 民 0

Ŕ 得ない 経済的 の形式 て批判 というのである。 とするのに対して、孫文は中国が商工業の 中国知識人が の屈折した、 には外国の資本的援助を獲得すべしという。 て、この外見的独立の国家をして、 孫文をはじめ多くの支那民族主義者は、 の自由と独立とが獲得できるかのような錯覚に陥っている。 れによれば、 民族自決主義の 玉 | | | | | | 加 領田は のみを尊重し、 的 業 のであり、ここに孫文のデモクラシー 「独立」を獲得し、 な への強引な進出 中国 中 従属的支配 歯 形式的民族自決主義者は、 民族自決」 のナシ 0 「形式的 だが、 知識 民族の自由主義的 ョナリズムが 人の 加田 主張」に陥っていると批 にみられる非合理的な手法に 「人民の繁栄」をもたらすべきだ 意見に一 被支配関係がまとわりつかざるを の名の下に外国 0 みるところ、 経済的に発展させるため 民族主義の 定の合理 形式的 民 行動によって、 発展によって政治 資 族の ここには 的政治的 本を排除 つまり、 性を見出 形態に 自 独立を 旧由と独 判する。 形式 あ おいて、 きわ L る じよう 民族 لح  $\mathcal{O}$ 8

らあると加 要なことであり、それ 加 た 田 州田はいう。 によれば 中 注目 彼らこそこの す × は きな 日 中提携の実質的出発点」 0 が 未発達状 中 玉  $\mathcal{O}$ 態にある中 知 識 人 0 動 」です 宝産 向 7

業のある意味に

おける代弁者である。

だが

日本による中

玉

また中

国の

経

発 展

ŧ

0

のため

にも

義が横わ

いっている。 っている。

との 対し、 ての 関係という「地域的接近性」 加 対中国経済活動におい 田 認識、 日本のそれが によれば、そもそも中国の民  $\exists$ 「資源開発的 口 ッパ て「本質的相 0 における 商業的 であり、 族主義者らは、 違 地 搾 取 域共同 が存することに 欧米諸国と日 で 関係 あるのに L 本 日

55

日

本

これを是

IE

するため

に闘

わねばなら

ぬ

カコ

が正

常な状態におい

て維

持せられ

東亜の繁栄が

企図

 $\Delta$ 

せら

招来せらるることは

わ が国の

最も熱望するとこ

よって企図された普遍的思想性や国家権力相対

化

0

契機は

す

る。 分岐させて 立」という中国のナショナリズムを喚起する根源的な解釈を 1 対する認識、 ,関係」 これらの に対する認 い るのだとい 「誤謬」こそが、植民地をめぐる「従属」 (三)「近接地帯」 識、 j それぞれの にあることによる日中 面で「誤 謬 を犯し カュ Ò 7 深 独 V

だが、

加

田

[のいう近接地帯にある

「深い

関係」こそが

ľ

あり

現される限りにおいてのみ正当化される「独立」であること 独立」も、 0 つは協同体のもっとも大切なパートナーである中国の主権そ もの 次のような記述によっても端的に示される。 がそこにはまったくみられない。 を、 日本が大きく揺るがしてい あくまでも日本にとっての る事実に対する客観的 「解放と繁栄」とが実 したがって、「中国の

として、 の安定勢力としての日本を無視することがありとすれ 尊重を形式的に 重である。 主義的な恣意的尊重ではな わ わ その解放と開 n もし 支那 理解することによって、 支那 A.が、  $\mathcal{O}$ 発とが行われ得る限りにおい 独立を尊重する。 この \ \ \ Ħ 本の、 東亜の近 支那 接 東 地帯 亜 0  $\mathcal{O}$ 0 独 尊 平和と東亜 重は、 立. にいるもの に ての尊 対 ば、 行する 自 由

> の状態に しかしながら、 ころである。 とによって、 ろである。こ 民族の他民族に対する指導が必然的に 満足すべきで (中略) 獲得せらるることは、 の繁栄と解放とは、 民族は孤立的存在ではなく、 民族の独立は尊重せら はない。ここに民族の 支那が日本と提携するこ 歴史の り明ら れねばならぬ 協 また低度文化 生れ 同 かに示すと が 必 で

ろ、「 協同」とは、 ないからである。 ではないとすると、 立の尊重」 満ち、かつ屈折したものであるといわざるを得ない。その「独 自ら入っていき、 企図するものでしかない。 的に闘ったりしながら、 の「恣意」によって「尊 のための明確な基準が何ら示されていない以上、 が肯定されつつ、 対する戦闘行為の正当化との ここでも 指導的中枢国家」としての日本の が中国による「自由主義的」か 加 明らかに 田 0 その したがって、ここでいわれている「民族 中国に「独立」を与えるかどうかは、 · う 中 同時 共 「指導的中枢国家」たる日本が、 「東亜の平和」と「東 通 重 玉 理念によって自ら そこには、 0 制約されるという三木や尾 たり、 間 独立 の論理は、 0 その 尊 東亜協 「恣意」 重 武力を背景に恣意 つ「恣意的 0 同 きわめて矛盾に 体 亜 ナ 結局 によるし 現下 シ  $\mathcal{O}$ の繁栄」 枠  $\exists$ -組みに ナ のとこ 0 ij 崎 中 6 ズ  $\mathcal{O}$ か

でにまったくみられ

证当 たしかに尾崎にも、 化されてはいたが、 加田と同じような「日本の指導的 尾崎の場合は、「日本の独占的 役 割

的状態 体は、 た。それに対して加田は、三木の「東亜思想の根拠」(一九億) 的 t 排他主義であってはならない」とクギを刺すのを忘れていな ここにはすでにして、 な確信に される「民族の任意的な連盟」でなく、 東亜協同体とは、 直裁に排斥すらしているのである。 を存しつつ、民族の活動において、結合することだ」と述べ、 する限りにおいて、自己の墓穴を掘るに等しいものだ。 ものではない。ただ、その場合、 内部においては、結合の論理として可能であるような内密 三八年)での「民族と民族とを超えて結ぶ原理は、 かった点にお 民族独立」擁護の立場を「民族の孤立」を招くものとして、 つ、「民族が民族自体として存在することは なものでなければならぬ」としたあの著名な一節を引用し の秘儀的なものであることができず、公共的なもの、 から 決して、 よって成り立つ  $\mathcal{O}$ 解放 民族を超えて結ぶことではない。 個々の民族による自由な選択によって構成 という 加田のそれとは立場を大きく異にし ゲノッセンシャフト概念、 「必然的な協同体」 歴史的使命に対する構 民族が民族自決主義に執着 なぜなら、 あくまでも だからである。 加田にとって 何らの秘 民族の すなわち、 成国 一民族 植民地 0 儀的 実体 知性 て 協同 強 固 0  $\mathcal{O}$ 11 な

> 対外的 念がまっ に開 たくみら かれた総体性におけ n る 構成要素の自律

性

擁

0

理

であるというだけの違い またこれを強制することすらあり得るであろう」。このよう は に一切の躊躇なく帝国権力の暴力すらちらつかせるときの. 考えるゆえに、 さまに表明する。 態からの解放という条件を持たねばならないがゆえに、 国日本であり、アジアの諸民族はその援助によって植 の役割を果たすのは他ならぬ 田の立場は、 能のことだ。日本は、 大東亜共栄圏 仮にそうした協同体の結合が必然的だとすれば、 「協同体における自由平等主義を理解し得ない」とあから もはや東亜経済協同体の対象領域がより限定的 進んでこれらの諸領域の植民地脱却を援助し の思想に限りなく近いといわざるを得ない。 而して解 東亜解放と東亜協同体の結成を必然と を除 放は、 11 「指導的中枢国家」としての帝 て、 日本のほ その本質的 援助なくして不 性 格に この 民地 お 結 加 7 加 可 田 合

### お いわりに

は

帝国主 しての主権を承認しつつも、 日本を中心にした新たな地域主義として正当化された。 加 田にとっての 義とは異な って近 東亜協 接地 同 帯の あくまでも指導的国家としての 体 周辺国 論とは、 対する それまでの 独立 欧米 それ

協同

体

論を提出していたのだといえる。

を拡大してい

く「植民地なき帝国主義」

0

論

理として

亜

口

よる領土拡大とは異なる新たな形式によって実質的な勢力圏

ック化政策を批判しつつも、それまでの植民地化に

まま維持しようとする欧米帝国

主 または

一義に

半植民地的状態をその

たにすぎない。

したがって加田

は

既存の植民地的、

Ľ

エラルキー的秩序の頂点に立ち、

被指

支配—

被支配という新たな上下関係のもとに置い

他の構成者を新たな指導

平等な国民国家として承認されたわけではなく、

よるブロ

 $\widehat{3}$ 

理念的 採用を ようとする横暴さをあからさまに示した。たとえば、 ップの 体の × こうした中で加田は、 、ラリ 諸問 中で日 拒 ズムを 否して、 「任意性」 題を新植民政策・民族政策へと一方的に昇華させ 本と構 「東亜領 日本という国家 を認め 成国 三木や尾崎による普遍主義的 との 域 た宮崎正 0 間 体化 の平等な権利とその (暴力機構) 義の の必然性 『東亜連盟論』 0 存在を背景に 0 名の下 メンバ 東亜: 理 での 念の Ì

> 主義」 三木による普遍 化」の中で、「大東亜共栄圏」 ま定着させていった。このことは恐らく、「植民地なき帝 済的利益社会論を媒介に、 経済協同 省にこそ、 られなかったことも、 を肯定しつつ、 亜協同体」 本的に否定したことも、 セ 擬似近代ゲゼルシャフト概念へと後退させつつ、そのま の論理が一九三〇年代後半のいわば 体 その 論の哲学的基礎であるゲノッセンシャフト概念を (ヴィルトシャフト・ゲマインシャフト) という経 問 的理念や国家権力相対化の契機がまったくみ なおその 題 性 の 他民族=他者性に対する無自覚、 協同 協同 根源が ゲノッセンシャフトとしてでは 体内部で自らのナショ 原理によって制 か あ る。<sup>33</sup> の論 理 へと転換してい かくして加田は、 例 約されるとし 外状況 ナリズ . つ の常 東 A 玉

する地

域主

一義を、

新たな政治支配の秩序の中で正当化しよう

玉 は

民

族

の自決」

の論理を容認し、

近接地

帯

辺 国を

強独立

[家として承認し

つつも、

指導

的

玉

家として

0) 0

É 周

本を中

心と

とする、

ある意味できわめて屈折し、

なおかつ矛盾に満ちた

両義的

概念であった。こうした東亜

協同体内

. 部で

0

民

以族の

自

| | | | |

によって達成された

「独立国」とは、

けっして自由で

日本がその

スとけっして無縁ではない。 いしい・ともあき/近現代中

国

政

 $\widehat{2}$ 時期マルクス主義と東亜協同体論の隘路」『情況』 建的」なものとの概念的対比、 この論争の背景にあるのは、 日本におけるアジア社会論に与えた影響については、 生産様式論である。 東亜思想の根拠」 『近代日本の国際秩序論』 二〇〇六年、 社会評論社、 その基礎をなす「アジア的 及び拙著 (一九三八年一二月)、 さらにその言説が一 いうまでもなくマルクス 二〇〇八年 K · A 、岩波書店、 ・ウィットフ 二00八 『三木清 五. 九三〇年代 一十六月、 年、 九

東 亜 協同体の哲学』、 書肆心水、二〇〇七年、二三—

- 4 同一新日本の思想原理」、 同六九
- (5) ちなみに、広松渉は三木のゲノッセンシャフト論について、 シズムから借用したテーマが反映されていた。国民的な『職能 は国家)を読み込みつつ、 この「ゲマインシャフト」に閉じられた中世的共同体(あるい もう一つの極端な解釈を許している。すなわち、フレッチャーは 会と同じ前近代的な「ゲマインシャフト」に引き戻すといった、 てとらえながらも、 まいな表現は、 で、さらに慎重に検討する必要があるだろう。実際、このあい ストにおけるゲノッセンシャフト概念そのものの理解との関連 が成り立つ。だが、これについては、三木によるその他のテク 葉で実質的なゲノッセンシャフトを意図的に装ったという解釈 的とゲゼルシャフト的との綜合としての高次の文化」という言 ば体制内的「窮余の抵抗」を試みるべく、「ゲマインシャフト になりかねなかったという可能性がある。ここで三木は、いわ 即座にマルクス主義的ターミノロジーとみなされ、 法による言論統制下で、このゲノッセンシャフトという言葉が わなかったのかという疑問が残る。一つには、当時の治安維持 なぜ三木がここではゲノッセンシャフトという言葉をあえて使 契機を見出している(広松渉『近代の超克論――昭和思想史へ そこに一定範囲でマルクス主義にも通じうる「近代の超克」の 揚統一する体制として『協同主義』を考えている」と指摘し、 高次の文化」をいったんは「新たなゲマインシャフト」とし インシャフト的編成とゲゼルシャフト的編成との両原理を止 朝日出版社、一九八〇年、一三七頁)。とはいえ、 マイルズ・フレッチャーのように、三木のいう 実質的にはアジアにおける伝統的な農村社 「その考えには、 ヨーロッパ・ファ 弾圧の対象

れていた「初発点」(丸山眞男)の意義をまったく見落とした、 り着くかはわからない、アンビヴァレントな可能性として孕ま というよりも、むしろ当時の状況では、本来的にはどこにたど である。いいかえれば、それは当該思想のもたらした「結果」 的現実に対する「結果責任」追及の立場から引き出されたもの と主張している。このように、たしかにここには左・右両極端 チャー『知識人とファシズム――近衛新体制と昭和研究会』 同体に奉仕することで生かされると考えた」(マイルズ・フレ いタイプの自由を主張したように、三木は個人の『創意』 的秩序』の構成に重点を置くのは、 摩書房、一九九二年所収を参照)。 について」、『忠誠と反逆-恣意的、 の言説を媒介にしてのちにもたらされたファシズムという歴史 筆者のみるところ、このフレッチャーの解釈は、「東亜協同体. に分岐する価値評価の余地が少なからず残されてはいる。だが、 竹内洋・井上義和訳、柏書房、二〇一一年、一九六―一九七頁) ーロッパのファシストが『協同体の内部』で発揮される新し かつ操作的な解釈である(丸山眞男「思想史の考え方 -転形期日本の精神史的位相』、 協同体国家を意識していた。 は協

- 新明正道 『ゲマインシャフト』、刀江書院、 一九三七年、 九
- 7 8 同五九頁 同四九頁

6

- 9 平野義太郎のゲノッセンシャフト論については、盛田良治
- 11 野義太郎とマルクス主義社会科学のアジア社会論」、石井知章・ 小林英夫・米谷匡史『一九三〇年代のアジア社会論』、 加田哲! 前掲『近代日本の国際秩序論』、一八一頁 二〇一〇年所収を参照 『東亜協同体論』、日本青年外交協会、一九三九年、 社会評

三木清

「新日本の思想原理」、

前掲『三木清批評選集

### 59

2) 宮崎正義『東亜連盟論』、改造社、

一九三八年、

四五—四六頁。

協同体の哲学』、

- (14) 加田哲二『太平洋経済戦争論』、慶応書房、一九四一年、二三四頁
- 16 15 前同
- 前掲『東亜協同体論』、序文七頁。
- 17) たしかに、尾崎秀実自身はゲノッセンシャフトについて明示社会論』所収を参照。
- (18) 前掲『東亜協同体論』、一一三—一一四頁
- 19) 蠟山政道「東亜協同体の理論」、『東亜と世界』所収、二七頁。
- (20) 前掲『東亜協同体論』、一一五頁。
- (21) 同、一二九頁。
- (22) 尾崎秀実『東亜協同体』の理念とその成立の客観的基礎」、米谷(22) 尾崎秀実『東亜協同体』の理念とその成立の客観的基礎」、米谷
- 所収、一三〇―一三一頁。
- (24) 前掲『近代日本の国際秩序論』、六頁。
- (25) 前掲『東亜協同体論』、一五八頁。
- (26) 同、一五八—一五九頁。
- (27) 同、一六一—一六二頁
- (28) 同、二二四—二二五頁
- (29) 同二二七頁。
- ΄30)前掲『尾崎秀実時評集』、二○一頁

- (31) 前掲『太平洋経済戦争論』、二四五
- 同、二四五—二四六頁。

32

論をいかに理解するかを考える上での最大のポイントになって 入れられなかった朝鮮問題こそが、じつは中国側で東亜協同体 とが示唆するのは、加田の東亜協同体論でそもそも視野にすら 論批判(復刻版)』、龍渓書房、一九九九年、一五―一六頁)、このこ である」と述べているが(東亜研究所編『抗日政権の東亜新秩序 国の日本に対する全面的帰属であり、又「日本大陸帝国」の完成 語を語っているが、我国をして明白に指摘せしむるならば、 日日本は又盛んに「日『満』支不可分」とか「東亜協同体」とかの新 等の語調を以て朝鮮人民を眩惑せしめたる事実を想起する。 だ併呑さるる以前に以って日本人が日韓一体或いは日韓不可分 たという事実であろう。蒋介石は一九三八年、「我々は朝鮮が未 族である朝鮮(人)を、当初から東亜協同体の対象外に置いて 覗かせつつも、同じ近隣におけるもう一つの欠くべからざる民 亜協同体論』、序文四頁)と東アジアの隣人らとの対話の姿勢を でも東亜の問題として、東亜の人々とそれを語りたい」(前掲『東 対する無自覚、無反省が、 亜協同体』論」、前掲『一九三○年代のアジア社会論』所収を参照 ていた。そしてこのことを象徴的に表しているのが、「どこま 新たなオリエンタリズムを再生産するとでもいった自己矛盾に で日本を中心とする「植民地なき帝国主義」を再構成しつつ、 国主義を批判し、植民地からの解放を念頭におきながら、 これまでみたところからも分かるように、 東亜協同体」であるか、これはつまり「中日合併」であり、即ち中 た、ということである。これについては、拙稿「加田哲」 加田哲二の東亜協同体論には存在し 一方で欧米流の帝 何が 今

(論文)

## 東アジアの地 」域主義構相

近代日本における 〈圏域〉 の思想】

酒井哲哉

### はじめに

なナショ はや困難になったといってよいだろう。とはいえ、このよう ショナリズムと民主主義を単純に直結させるような議論はも ナリズム」と呼ばれる時代思潮においてなされたような、ナ ほとんどあらゆる論文で使用された。かつての「革新ナショ 妥当性を批判することは、 味を持つのだろうか。 政治思想における空間的想像力を問うことはどのような意 「想像としての共同体」 ナリズム批判が、 空間的単位としての国民国家の排他的 手放しのグローバリズム礼賛につ 冷戦終焉後の思想界の流行であっ という用語は常套文句として、

> 主義が、 の文化的差異性を無視した均質な秩序構想には、 いことはままあるし、また、 ながるとも思われない。 実は強国や支配的社会集団のイデオロギーに過ぎな 表面的 世界秩序を構成する地域・集団 には理想主義的に見える普遍 さまざまか

場からの批判があり得るからである。

日本の とにしたい。  $\mathcal{O}$ 再検討することを目的に掲げている。そこで本稿では、 そなえたリージョン内での連帯を唱える リズムとローカリズムの対立をも回避し、 歴史的先行形態を扱うことで、 本特集は、「ナショナリズムを相対化しながら、 事例をもとに、 具体的には、近代日本における 〈圏域〉 の思想を歴史的に振り返るこ 〈圏域〉 〈圏域〉 の思想という、 歴史的な固有性を 「地域主義構想 の思想」を グ 口 近代 ] す

想を振 がら、 から、 こと、 媒介に う言葉が ずであるが、こと「アジア主義」に関しては、 論に陥っていくことが、 的事象を意識して議論を展開すればするほど非歴史的な類推 類推にではなく、 しておきたい。 異質性が、 のとはかなり異なる構想が二十世紀中葉までは流布していた むしろ、 アジア共同体」 を直結させるような議論 負荷 ア主 以下 がかか 日 0 著者は距離をおきたいと思う。 求めるような 義」 り返る。 る。 したがって、 現 在 本の 曖昧であるばかりでなく、 及びそれ以降に発表したいくつかの 叙述では、 ひとまずは、 か とい 事例を中心 0 般的 0) 、 う名: 歴史的思考とは、 た概念であるため、 なお、「地域主義構想」という名称を用 概念の 歴史的 二〇〇七年に上梓した 現在の 6視角 に 称 を用 「地域主義」として理 に、 本 は、 ままあるからである。 持つ歴史性を自覚することにあ 起源を戦前期の「アジア主義」 一稿の 構想と過去 すなわち、 東アジアにおける ここでは意識的に排 ない 中心的主題になることを確認 過去と現在の単純な歴史的 0) さまざまな思想史的経緯 乱用を慎みたい は、 たとえば、 0 構想の 「アジア 『近代日本 拙 解されてい そういう 歴史家が現代 同質性よりは 論 Ė 現在 圏 除され をふまえな 義 域 からであ  $\mathcal{O}$ . (T) 、るも に無 とい るは 傾 の思 玉 る。 東 ア 際 向

> ずる。 思想に 特集の て、 文明 現されてきたもの れたのかを、 の思想空間にこのような することが国是であった明治期における問 域名称をぬいた普遍的な概念で説明する。そのほうがかえ 以下の論考では、 次に、 戦間期の帝国再編論 本特集の ?論」というように、 そのため本稿では、 の思想の比較にも資するのではない そして、 ついては 性格にも 帝国と地域主 課 いくつかの事例を挙げ 上 石井知章論文に譲り、 鑑みて、 題の一つである、 記 ŧ, まず「文明国」であることの承認を獲 0 戦 覇権的な地 できるかぎり、 前 0 義の密接な関連に注意を促したうえ 従来「アジア主義」 より各論的 圏 期 なかでの地域主義の |域 0 経 ヨーロッパとアジア の思想がどのように変奏さ 験を踏まえたうえで、 域主義構 な近 ながら振り返ってみたい 本 一稿では、 代日 か、 「アジア」という地 題 想 本 と著者は考える。 という用 0 位  $\mathcal{O}$ 位置づけを論 相を概 Þ より総論 圏 複 域 0 語 合 で 的 0 的 表

で、

る。

域

史的前

提を論ずることにしたい。

ただしその際、

過去と現在

き歴

る。

ぐれて現代的な問題設定を論ずるときに踏まえておくべ

### 文明

ぎ出

すことの

木

難と成果を扱うことにする。

に

近

代日本において「アジア」という

圏

域

0 思

想を

幕 玉 末 際 維 社会は 新 期  $\mathcal{O}$ 日 本が 文明」 西 |欧諸 0 到達度を基準にそ 国に対して 開 国 0 を行 構 成 員の資 0 た際

に、

条件が とは、 格を区 [別する「文明国標準主義」を採ってい 満たされていることをいい、 居留民 0 安全 確保や商業行為の安定を担保するため その指標は西欧的 た。 「文明国 近代 |標準 法  $\mathcal{O}$ 

、が整備されているか否かにあるとされた。

こうした条件を

なった。 れ ないことを理由に、 ない、 分に具備してい 明治国家の最大の わゆる ない 「不平等条約」 治外法権が 国家は、「文明国標準」 外交的課題が、 課され、 体制の下に置かれることに 関税自主権が認めら このような を満たし 「不平 て 11

> 明治期 とは

の日本が

「自称」

すべきものではなかったのである。

半

開

の地に欧米諸国が張り付ける「他称」であり

ドイツ留学中に

黄禍論」

に

接し、

黄白人

種

間

抗争の

ため

 $\mathcal{O}$ 

等条約

の改正にあったことはよく知られてい

明治期 を教育するか、 することにあった。 外戦争に際して、 に位置づけを与えられた。 ぐるさまざまな学知も、 本が欧米 かに 従って、 日本が 0 玉 諸 際法学の 明治政府 玉 交戦中 [から認 そし 課題 日清 て、 かに戦 は 戦 知されることを重視した。 時 戦争後に有賀長雄によりフランスで、 玉 戦争終結後には、 まずはこのような課題を満たすため 何よりもまず「文明国」として、  $\mathcal{O}$ 際法を遵守 時国際法を遵守す 例をあげれば、 0 は、 日 清 したかを対 西欧社会に対 日 べく日本の 露 揺籃期にあ 玉 戦 争とい 外的に 際関 係 に広報 軍隊 、う対 して、 った をめ 日

> 得せねばならなかった。松 ことを の一員」としてではなく、「文明国」としての位置づけを獲 的 なっ な視線が西欧社会に存在する以上、 た。 嫌 つた。 明治政府は「アジアの一員」として日本 「アジア」 田宏一 0 文明国標準 郎がか 論じたように、「アジア」 日本はまず、 0 到 達 能 が 力に 「アジア 扱 わ 懐 'n 疑 る

えよう。 ・ う両義性は、 エピソード 念を払拭するためにこうした行動を慎むよう勘説 るが故に、 際法学者中村進午が、 日中同盟論をドイツの 欧米諸 「文明 は、この間の事情を象徴的に示しているも 明治期日本のあらゆる国際秩序論を通して見ら 国の 国 「オリエンタリズム」 としての 西欧社会の日本に対する人種主 新聞紙に寄稿した近衛篤麿 認知を求めざるを の視線に敏感であ 得な に対 めと 義的 う 玉

を振り による直接的な政治支配である る著作である、 はまず、 際秩序論としてどのように表現されたのであろうか。 それでは、このような 返ってみよう。 近代日本における最初期の体系的 八 九三 陸 はこの 年に 欧米 社会に 刊 行され 著作で、 狼吞 対する た陸 Ł 領 羯 な 土 両 民間 国 0 南 義 併 際  $\mathcal{O}$ 的 政治に関 熊 人による資 合など国 国 度 ここで す

守を報告する浩

な

著作

が刊行された

ر ح

は

偶 戦

で は

な

の渇望 然 嵵

古は、「ア

ア

という呼

称

0

屈折した反応として表わ

れることに

ような「文明国」として認知されることへ

そして高橋作衛によってイギリスで、

目

本の

国際

法

の遵

れる傾向である。

63 〈論文〉東アジアの地域主義構想―

モノ・

カネの

グロ

1

バルな移動が欧米文明圏

治

が

国

による より とでも呼べるような一九六○年代の国際政治学における流行 ある所以を説いた。このような陸の議論には、 本・商品・文化の移入などの間接的な影響力の行使である 0) を区 着目 越 境的 食 |別し がうかがわれ、 な活動 のほうが、かえって国民的独立にとって危険で ただちに侵略的とみなされ (transnational activities) 「早熟なトランスナショナリ ない や浸透的 ために、 非 国家的主体 政治体 ·ズム」 狼 蚕 吞

> 再検 況は、

討することも可

能 ショ

で

あろう。

明

治

期

0

対

外

論

は

玉

民

的 7

グ

П

1

バ

リゼー

ンの

初期段階に

お

ける現象とし

3 は、 か めるのではなく、 との符号は偶然ではない。 は精査の 視 十九世紀 玉 角 際政 的 が という用 形態を見いだすことができる。 沿学の 強 必要があるが、 末の陸の議論と一九 調 さ 語 それに先立つ世紀転換期 起源を第一 ħ が、 7 1 V おそらく、 0 近年の国 るっつ 頃 次大戦後 から 六〇年代の 玉 頻出するようになっ 際政治学史研究に 際 帝国主義に伴うヒト 0 政 理 国 治 0 想主義的 帝国主義論に遡 際政治学 ] (International 潮 流 お  $\mathcal{O}$ た に求 流 11 0 7 行

位置を

振り返ってみよう。

ぐる議論

とりわけ、

初

期社会主義者におけ

Ź

移民

におい

て最大の問題であった、

条約改正に伴う

内

地雑居をめ

そこで、

同

時代

0

日

本 い

たことを自覚することは大切である。

多いが、

実はその内部に、

越

境」という問

題

群を抱えて

議論として整

理され

ることが

独立」というナショナリズムの

内のそれとは異 アメリ ある。 11 の流入には、 本のような狭小な国土では急速な人口増 肯定的な評価を与えてい · う、 ところが、 明治期の社会主義者は、 人口 そこには、 カへの 圧力仮定がう その初期社会主義者は、 はなはだ冷淡であった。 移民を積 0 当時のほとんどの論者が み内 地を開くとい 極 かが 的に る。 日本人の海外 わ 推 進した片 九〇二年に渡米協会を設立 n る® うことで 外国 条約改正による 移 加 Ш 共有 [人労働 民に 潜 に ば は 耐 は、 えら してい その な 者 代 0 れ そ 内地 日 な た 表例 ゎ 本 れ 8 日 で 7

(Jacques なる政治 こうして考えてみると、 という用語 と題した著作の最初期の 際 Novikow, La 論 現 象を出 を記すさいに下敷きにした、 を流 [現させ 通させる契機になったのでは politique internationale,1886) た 陸 という感覚が、 が 直 面し 例ではない たような明 ノヴィ か 新たに 治中 と思 ・コウの ない は、 期 ゎ か。 玉 際政  $\mathcal{O}$ 著作 れ 玉 陸 状 3 際 居は、 したの とにより、 アジア諸 のである。 欧米人に は 玉 港湾 0 日 揺籃期にあっ 労働者にも、

八九 九 年七 月に 本 人労働 は神戸で、 者 が 清 職を失うとい 三国労働 署非 う脅 雑居 一威で 期 成 あっ 同 問盟会が た。 設

都

市 に安

価

な

中

玉 |人労働

者 動

が がとりわ

大

量

移

入

するこ 問

た日本の労働運

等

しく内地雑居

の機会を与えうる

け

題

化

防衛論を掲げ、

神戸に結集した労働者階級

は外

国人労働者

う性格をもったのであった。

に 77. され、 カ けつけ 当 蒔 の労働 る。 こうし 運 動 の指導者であった高野房太郎も応 た事態を隅 谷二 喜男は、 労 働 運

経済上 11 ョンに対して、 る。 の内地雑居にはひどく警戒的であった」と、 ささか 思想的 図 ジャー 式的 な内地 にいえば、 雑居の ナリストの陸のような中産階級は文 実践者であったわけであるが 明治中 期の グロー バリ 総括して /ゼー

られたわけである。 ンに対する日本の反応は、 排 撃に しかるに、 走った、 日 清 という、 • このように、 日露 戦争の 現代でもままある光景が 概ね防衛的なものであ 勝利 初期のグローバリゼー は 唯一 0 非 西欧 った。 くりひ 圏 うろげ ショ  $\mathcal{O}$ 帝

捉えきれない、 間の相互 註 国主義化とともに生じた大陸進出においては、先に述べた「越 国主義国とい 国家ぬきの国際関係」と呼び、 6 に関する問 |関係を前提とした正統的な外交というイ で触れた論文に う位置に日本を高めることになった。 インフォ 題群 .が前 ] おいて、 景にでることになっ マル な影響力とフォー 国家的体裁を完備した主体 東アジア国際関係の特徴を た。 渡邉 7 メージでは 日本の帝 ルな行動 配夫は

> れば、 と結び 平的な一 日本の 域 玉 秩序 の草刈場となった東アジアにおいては、「帝 の 大陸浪人を担い手としたトランスナショナリズムと 国際関係に結びつくのではなく、垂直的な「帝国 国際秩序論においては、トランスナショナリズ つく傾向 なかにうめこまれたものであった。 が、 より強く現れたのである。 それ それは 玉 ゆえ、 [秩序] 極言す ムが **【秩序**】 近 は 代 水 地 社会思想史研究 No. 35 2011

た地位にあり、 ことと関連している。彼らの多くは、 侵略性をめぐって、肯定と否定のあいだで揺れるのは、 い わゆる「アジア主義」 その意味では、 者に 在野のひとびとで 対する評 明治政府から疎外され 価 が、 その あっ 在 この

文書院 ジェントでもあった。「アジア主義」者といえば ぎない。 群を想像するかもしれないが、 かし、このような「非国家的主体」 るように、 担い の前身が日清貿易 手のような、右翼ナショナリストの 多くの 彼ら の多くは、 「アジア主義」 研究所であったことからうか わば 者の出身母体となっ それは、 は、 「ロマン主義化 同時に大陸 ことがら イデ オ 進出 Ō 口 した商社 た東亜 Ì 国家主義 面に グ が 0 わ エ Ì n 同 す

 $\mathcal{O}$ 

秩序」

水平 る。

的な すなわ

 $\exists$ 

Ī ち、

口

ッパ 植

諸

国からなる

国 関

際社· する

会

0 玉

強とは異

へなり、

帝

国主義

民 【地や半

植

民 地

に

帝

とが交錯する場として、

東アジ

アにおける目

本の対外活動

ン」ともよぶような存在であった。

こうした

7

ン主義

外部に表象することができた欧州列

インシ 権力政

は

たの

であ

0

張

中

玉

保全論を掲げながらア

メリ

カ

と同

Ŧ 主 ユ

義

国とし は 主張し

7

中

玉

を

カコ

ろうとして

11

た 日

本 U うく新

 $\mathcal{O}$ 

知

領土獲得と区別され

た商業的膨

張は、

治ではなく、

むしろ

玉

際

協

力

0

基盤となりえる、 帝国主義的角逐という

とラ

重なる 富

議

論

が

散

見す

高 益 自

田  $\mathcal{O}$ 

「や浮

田

0

ような大隈重

信

周

Źij 互

0

源

0 侵

開 略

発に

ょ 張 か

る相

利 的

促 的

進とい 膨

、うラ

イン

3

ユ

 $\mathcal{O}$ 発

主

張 域 7

高田

早

苗

0

田

和 あ 出

民 0

 $\mathcal{O}$ 

倫

的 田

主 政

義

論には

人に 帝

. も共感.

しえるもの

で 進

た。 は

早

系

治学者とし

事的

的

膨 近

と 経済 た浮

然

張

 $\mathcal{O}$ 理 稲

X

别 帝

Þ 玉  $\mathcal{O}$ 

低開

地

であ 野 0 知 識

を

輩

出

L

た

早

稲

田

系

0 代表的

政 以治学者

で

あ

0

ば、 響が強 刊行 たポ た高 あ は おける国 異な Ì  $\mathcal{O}$ 田 領 早苗 主 か 캪 n ル 際政 年に 0 0 二十世 たアメリ ラインシ は 拡 張が主 (治学の草分け的存在である。 発 表 まさしく 紀 たる カ中 0 7 ユ 帝 0 る⑩著 内 世 玉 西 容で [主義は経済的拡 部 紀 ライ 0 転 世界 換期 あ 政治学者であ 0 た十 シ 政 0 ユ 治 九 は 九 張 (() () 年 ラインシュ 世  $\mathcal{O}$ 抄訳 紀 12 ŋ 革 関 新 0 に出 美 を わ 帝 T るもの X 義 ij 主 12 原 著 義 0

然に膨 が、 ŋ, 中 この 張する限りに 国 問 新世 題 を め 紀 ぐる世界 0 おい 帝国 ては、 界 主 政 義の特色が最もよく現 治であるとされ 互いに協力しえるもので た。 れてい 諸 [版され 民 ノカに あ るの よれ は ŋ 自 で لح 影  $\mathcal{O}$ 際行政

な社会 双方の 改革 る点は 早. 稲 志 集団 領域 論 見落とせな 向 田 [系政 0 開拓 0 お 沿学者には、 越 積 者的 境的. V 極 て、 的 い。 存在で な活 な大 5 非 動に なみにラインシ 玉 陸 家的 あ 藩 進 う た<sub>1</sub>2 着目し 出 閥 設な主 [論とが 政 治 体 0 7 打 お 0 共 活 倒 り、 ユ 存 自 動 L 0) 身 機 が 7 ような国 É 想 能 定され 主 るが 義 非 的 玉 内 家 そ な て 的 的 い  $\mathcal{O}$ な

ジア主 する主 欧的近 性を主 配的で 実際 いては、 当 11 に が 0 「アジ 共存す 項 然 たの 相 大隈 「東西文明調和論」 防は、 対立 のことなが 補 ア主 導的 義 重信 7 代化を達成 張する「文化相 あった。 端的に á 「東西文明調 一的に捉えられ あ なが 義 は、 は、 地 複合的 位 6 لح そこでは、 5 を 「アジア主義」 東西文明調和論」 要求 般的 玉 L 脱 大隈 民的 な論 た国 和 亜 対 す nには、 て を陰に陽に支える立 論 論 Ź ア 理 民国家として日 主 11 0 構 周 義」と、 イデンテ 西 る。 を、 は 単 |欧文明 辺にあ 成 だが 脱亜論」に 系 を唱えた事例 が が採られ 玉 11 発 0 民的 イイテ に対 わ アジアに 展 0 主唱者として知ら た高 ば 段 近 本の 使命とする言 でする 代 イ コ てい 階 イン 対置され、 田や浮 0 日 論 場にあっ 本の 構 た。14 お ア 東 は ジ 築に寄 0 洋 存外に少なく 0 11 表裏 :文明 対外 その意味 選 T 7 田 択 諸 唯 た。 与 0 説 論 両 的 0 れ る。<sup>3</sup> よう が 者 0) 対 ア 隈 用 対 西 支 お は

特集

### 国再

パラダ 論において展開した代表例としては、 明されたためである。このような「社会の発見」を国際政治 さまざまなかたちで「社会」という概念に依拠することで表 は うな第一次大戦後の新思潮がさまざまな形で反映されたこと 識 国際連盟体制の評価をめぐって発生したことは、 る理想主義と現実主義の対立が、 社会の 疑いえない。 に属する。 第一 次大戦 イム定立に 発見」と称され そして、 0 第一次大戦後の 衝 カ 1撃をどのように捉えるかは、 かわる大問 る。 日 本の国際政治論におい 明治期の 問題であ 日本の時代思潮は、 第一次大戦後に設立され 玉 家主 蠟山政道と矢内原忠雄 る。 義に対する反 玉 際政 、ても、 国際政治学の 学説史の常 治学 しばしば このよ 12 父発が お た H

実践の 論と機能主 あったレナー き人物である。 蠟山政道は、 双方 作 ア 太平洋地域 0 か 義的な国 つであ 5 K 蠟山 追究した完成度の • 日本における国際政治学の定礎者ともよぶべ ウルフの著作に影響をうけて、 におい る 際政治学の接近方法に関心を深めた。 はフェビアン協会の  $\neg$ ける機 国 際 政 能的 治と 高 統 国 1 作品 合の 際 玉 行 可 際問 政[5 である。 能性 は、 題 多元的 0 それ 専門 今 理論と 自でい 国家 は 家で そ

本帝国をコ

モンウェ

ル

ス的に再編成する主張として、

そのよ

の二人をあげうる

は、 矢内原の ガヴァナ また、 本国 代 的 理論的: ンス論 矢内原忠雄は、 0 な 植 問 |民地に対する政治的支配を「 題 特色は、 一設定をもった著作ということができる の先駆的業績ともみなすことができ、 当時 その独特の植民概念にある。 0 代表的植民政策学者である。 形式的植民」、 矢内原 きわ 社 8

結果、 結果、 的統合を、 時「太平洋 今日で言えば外国 して出 る試みとし 同 される時代思潮を背景に、 的・文化的相互作用の解明に力点をおいたものになってお 学の主要課題を後者に求めることで、国家の植民統治政策 会群の広域的移動を「実質的植民」として区別し、 を念頭におきながら、 基づく国際政治論を展開したといってさしつかえない。 対する着目である。 体へ 蠟山 の志向性が生まれることになった。 両者には、 矢内原の植民政策学は、 発した植民政策学の性格を変容させようとした。 矢内原に共通するのは、 太平洋問題調査会の活動などを通して制度化させ -関係」 て、矢内原の場合は、 何らかの意味で、 人労働者問 (Pacific Relations) その意味で両者は、 朝 鮮 トランスナショナル 台湾 題に近い ヒトの広域的移動に伴う社 社会集団の越境的な活動に へ植民地議会を設置 イギリス 国民国家を超えた国 と呼ばれ 問 題 「社会の発見」と称 蠟 0 群が扱わ コ Ш た地域 な 干 0 場合は、 理論装置 ゥ 植民政策 ħ  $\hat{O}$ 工 てい 機 その そ ル る 日 ス 能 共  $\mathcal{O}$ 

0 地

る。

民族自決を掲げ

た植 命

民地

側 とい

 $\mathcal{O}$ 

要求

に対

L して、

|側は、

t

はや

白

[人の使

のような宗主

か 0

の 一

民

を有

た公式

帝国

は

依然現存する、

Š

過

渡

的

性格

戦間

期は、

民族自

決論が建て前としては認められる一

方で、

方的 宗主国 をも

文

卵

伝

· う

観

点で

は

植民

地

帝

玉 玉

在を

に 正

より 当化

植民地を半主体化させつつ、

帝国を相

互扶助的

な共同 与など 存 6

台湾

人は

「文化民族」

として承認されるべきだという主張

しえな

そこで登場してくるのが、

自治

権付

備され ムや朝 1 0 ガヴァナン 義 たの 再編を評価するさいに、 国際秩序 たが 鮮の は ていたことになる。 が論じられるときに用 つて、 日本の 民族自決論をどこまで真剣にうけとめたか、 スといった理 0 再 編が模索され 政策決定者や知識 九二〇年 論装置 代に このような自由 従来の研究で評価 ており、 いられる機能的統合論や が、 お 萌芽的 ては、 人が、 そこで 主 中 な 比 は、 ョナ 義的 較的  $\mathcal{O}$ かたちで 基準になって 現在 ショ 自由 な国際秩序 ナ あ 地 主 とい ´リズ 域 地 義的 れ 域

うな志向性は表現されたのである。

ある。

戦間

期は、このような一

植民

地

なき帝 戦

玉

義17 避

á

議論

体としてみなすことで、

植民地の分離独立を回

ドウス)

の時代であり、

その意味で、

報問期世

一界にお

ては タ

準 的 この 的 として理解されてい ならない。 地域主義」と帝国再編 連帯と垂 時 期 0 むしろ、 直 国際 的 制 秩序論を扱うときに 御 帝国 0 る議論の起源を、 葛 は紙 藤を俎上に 期の地域主義構想における水 重の関係にある。 は のせることこそが、 無媒介に読みこんでは 今日 通常 したがって 域主義

国際秩 ことを理解する必要がある わけである。 由主義の挫折 序 論を論じるときに このような議論は があったと、 これまでは評価がくだされてきた は 間違いではない もうすこし複 雑な要因 が、 戦 が 間 ある 期 0 野の ついて、 /アジア』である。

議論は、

中

国

論

0

みならず

朝鮮論に

まで 第一

踏

かこん

で

開

次大戦以降

0

次のような問題が提示される。

例えば、

有名な吉野作造

の 米 0

民本主

義論

論の

波を乗り越えら

れなかったところに、

満

州

事

変以

降

の自

思想の

問題として

雇利に分析

L

7

11

るの

は、

谷

匡

更

目

本

戦間

期の帝国再編構想における水平的

連帯

可

能性

を社

なのである。

う基準であった。

第一次大戦後の東アジアにおける民族自決

を同 ある。 吉野 もちえたものであ された点で、 民 【書は否定する。 は 自 従来の その 明示的に 決 論 帝国主義批判 者 研 同 究が 時代の 植 か 民地 った。 吉野 解釈 帝 論  $\mathcal{O}$ が明 玉 このような高 図式として共有してきた、こうし は限界を免れなかっ 民 客のなかでは帝 主 族 |義者| 自決に 示的に論じているのは、 か、 は Š 国主 ħ 吉野評価に対 7 · う二 義批 たという反論 おらず、 者 判の視点 択 朝 そ l ては を

想を適

用し

た論者としての

位置づ

けを与えて

お

り、

帝

玉

な

てもさし

つかえないだろう。

は広域

福

祉主義者としての矢内原

像が

猫か

れて

、るとい

0 1 発

であ 0

本

主 相

0

場から たが るが ľ 認の政治」 0 たこ 一の論 可 問題 ゆえに生じ 能 同 性を執 は見落とせな 理を貫け は 0 時に、 ような試 と帝 戦間 物に追求 のような戦 た たか、 国ない 垂 期 みの V 直 0 ように思わ 的 地 しており、 両 という点である。 し広域福 制 域主義構想が帝国 義 間 姓を 期日 御 本に 祉 腑分けし 0 志 きわめて刺 主 れ 一義が、 におけ 向 性も、 なが そこで以 る多文化 同 声 書 どこまで水平的連 激的 5 は 玉 編の磁場に 際 関係 な作品 水平 帝 戦間期を通 史 的 0 九三 の立 . あ であ 連帯 承 0

な なった一九三三年頃からであ 0 かかか 体 訳 が、 語として定着 域 わり 《主義』 をも 九三〇 0 たさまざま 0 年代 たことを するの う 甪 0 語 地 な は が 暗 域主 訳 リー る。 示 語 日 義構 L が 本の それまでは ジ あ 7 :想が、 てら ョナリズム (regionalism) 1 玉 る 際 ħ 連 てい 連 日 盟脱 盟脱 本の 局 た 退が確 地主義 退 国策と微妙 前 後 0 実に カコ こと b 地

た広域

秋序

論は、

世代的

ŧ

論 に譲るが

説的にも、

第

次大戦後に

むことにな

らった。

細

は

拙著に

日中戦争後に席巻

場した人物

が

主

たる担

あ 理

ŋ K

そうし

た事

例

道

(多元的国家論)、

橘

樸 手で

¥

ル

社会主義)、

野

7義太郎

ル Ш

ケ 政

とい

0

九二〇年代の文脈では中道左派

な

L

は

年代における地域主義構想

0

. る。

諸相をふりかえってみよう。

して、 地域主 0 がって、 合的に解釈しようとする発想があっ 一義とい 日満関係を軸とする東アジアの状 地 域主 Š モ 用語 義構想は当 口 が 主 頻出するようになっ 義 初 は連盟規約の  $\mathcal{O}$ 言及が明 たためであ い況を、 文に たの ような あ は 連 ることに 2盟規 0 た。 般 連 約 盟規 心と整 た 法 目 約

単純 ている。 それ 大戦 る国 であるがゆえに、 単位が主権的国民国家から広域に移行するという展望をも 論として える志向性を内包してい 論として登場し 存在を前 しかるに、 れは、 |際秩序 後 なナ 0 ショナリ 形を整えて K たが 社会 ・イツの 0 提にしながら、 普 日 したのである。 <sup>(19)</sup> つて、 0 遍性に対する批判原理として高められ 中 広域 発見」 ズ -戦争以 広域秩序論には、 ムの 理論構成としてみたとき広域秩序論 0 圏 ることに留意する必要が た。 降 称揚ではなく、 理 伴う主 論 東ア 広 の影響もうけながら、 地 ・ジア 域 域 秩序論 権 Ě 先に触れたような第 義構 の特殊事 玉 家 は、 批判 むしろ 想 は、 情を 0 玉 国 系 際 英米 譜が ある。 民国 秩序 弁 広 0 証 域秩序 家を 流  $\mathcal{O}$ ていく。 主 す 基 Ź 次 超

うな広域 7

福

祉主義

0

系譜

が見出

せるはずであ

る。

問

題

は、

戦

69

ツ

とし

以

上に

親近

性をも

つもので ツ

あっ

象徴的

事

例

がを一

つだけ

ておくと、

日

1

パ

統合思

想史に た

お

い

て、

ば

ば

日 あ

に 0 0 は、 日本 よっては、 そのためであ  $\dot{O}$ 議 論 社会主義的 が 単 純な帝 関心をそこに読みこ 玉 議論を挙げうる。 主 義  $\mathcal{O}$ 弁証ではおわ むことができる いらず、

左

」翼論

露客であ

ったひとびとの

九三〇

年代

0

なかにアフリカや東南アジア

0

部

も含ませた、

特

異な

地

協和を 論 の主唱者 は広域福 0 ため 内包する地域 に、 の一人であった蠟山政道は、 祉主義の系譜 日本の 的 開 広 発 がうかがえる。 域 秩序 計 画 論を仔 と定義してい 細 例えば、 東亜協同 観 察す 。 る。 ② 体を 東亜協同体 n 本 ば ・来フェ 「民族

領域 的開 的 ピ の地 空間 アン主義者であった蠟 発 域主  $\mathcal{O}$ 計 適 適用され 画 義構想や開発論には、 用というべ 0 発想自 てい きものであり、 体 る相 山の福 は、 貌がうかがえるであろう。 むしろ社会民主主義の 祉関心が、 洋の東西を問わ 戦間 期 階層化され から戦後にかけ ず、 玉 このよ ]際関 た広域 地 係 域

期の まざまな 関か 磁場をうけ b 戦 垂 後に 間 直 期 的 世 なが かけ 制 界 御 たお ての 6 形 0 開 誘 成されていたために、 11 ては、 引が 1発をめぐる議論の場が、 働 帝 11 たとい 玉 |再編 と地 うことにあろ 域 そこに 主義 帝 は想像 は 玉 5. 再 さ 編

として

解釈すべきであろう。

ざまな 栄圏」 して、 有機体 頭辞が 階層性 議論自 それは、 的な状況としてではなく、 を示して 同 クーデンホ 政 体、 概念をも 帝国を互 構想とも がは 的 援用されていることは、 大東亜共栄圏のように、 形で反復され 的な想像力を刺 体がもっており、 東亜新秩序論に傾斜 やや斜り 全体 る。 らむ 助型 ーフ・ つも いうべき側 論的 問 0 めにみるならば、 0 九三〇代日本 題 国際共同 力 であ たも 性は、 V メタファー る。 22 ル 激する内容だったからであ のであ 同 ギ 面をクー 戦 時 体として読み替える志向性 して 1 戦 帝 代の日本人にとって 間  $\mathcal{O}$ 間 「Co-」・「協」・「 る。 期 期 再  $\dot{O}$ に 帝国再編 汎 地域主 ・デンホ さしず 編 親 0 0 目 和的 た人物が 時代状況のなかで、 本 期 コ 彐 モ Ī 0 0 ンウ 義 なも 期 外交官 玉 ーフ・ 8 口 が少 ッパ 際 構 の世界秩序 秩 想 エ  $\exists$ 0 心は、 序 主 で 共」という接 力 ] なくな ル 論 ス、 義 レ 口 知 あ 天 特 ツ 0 0 ル 識 に心に とそ パ 殊日本 像 東亜 東 ギ 人には たこと さま 共栄 ] が 事 が 協 0 共  $\mathcal{O}$ 

### Ξ 戦 後 0 継承性も しくは

放棄を謳 ポ ツ ダ ノム宣言 0 た日 本国憲法 0 受諾に より、 のもとで、 日 本 は 戦 前 植 民 とはまったく異な 地を喪失し、 争

ホ 口 1 フ 力 合 レ 0 ルギ 父 0 ての  $\exists$ 1 位置づ 口 ツ パ け を与えら 概念は、 れ 日 るク 1 口 ツ デン

理は、

むしろ止揚すべ

きも

めと

理解され

てい

た。

ところ 民族自決原

が、

ŋ

る原理としての位置づけが与えられたのであ

既に述べ 後でまっ た状況が生じることになる。 たように、 たく評価が 広域秩序論は近代主権国家体系を超克す 逆転したものは、 国際秩序論において、 民族自 一決の 評 価 が前と戦 で

れていた。 といってよいだろう。 配的となった。 ジア・ づけがアキレ るをえなくなる。このように広域秩序論 ら撤退すると、 太平洋戦争が勃発し、 アフリカ 戦後日本の国際秩序論では、 ス腱となり、 少なくとも、 東南アジア諸国  $\mathcal{O}$ 独 英蘭など欧州旧宗主国が東南アジアか 立と民族自決を評 戦中 戦後革新の主流はそうであった、 期に への独立 だおい , て 事 この延長線上に、 は、 の付与が争点化せざ 価する議論 ・実上変容を迫ら 自決争点の 位置 支

きたカ 大戦後の た英米の Н 戦中期から戦後にかけてのE・H・カ 放任 0 ような民族自 国 国際政治論であった。 0 0 そうとしたのであるが、 議論には 批 際秩序の展望を示すことで、 1判をウィルソン主義批判と重ね合わ |際政治 太平洋 I 決権 自 由主義的経済秩序や民族自決権批 とりわけ、  $\mathcal{O}$ -戦争 評 <u>i</u>価の 期 力 『危機 0 逆 1 日本でも Ì 転 は同書に 九四一年に出版された を象徴: 評価のずれ の二十 英米の戦争目的 っとも おいて、 的に物語 车 せて論じて である。 以 称揚され 第二次 来 る の優 0 Ė は

> 弁証として を展開した個所が随所に カー 0 議論を読むことができたからで あり、 戦中 かできたからである。 (%) 甲期の日本では広域な 秩序 0

え よ う 窓 に 一 の表題 も同時: せい 代主義」 がち牽強付会な議論ではないだろう。 ナリズムの発展』という表題で邦訳が出版されているが、 好意的に論じられている。この書物は、一九五二年に、『ナシ Nationalism and After と題する小冊子を発表した。小冊 されたところに、 となったはずである。 際秩序の将来像を展開した著作として、「カー・リヴァィヴ 翻訳されたならば、 ル」と呼ば 力 か、 のつけかたに微妙な時代状況を読みとることも、 代的には売れ行きがよく、 はこの 般的に の文脈におきかえた、 英語版は、『危機の二十年』や れる冷戦後に みられた傾向が、 平 戦中期 その表題は、さしずめ、『民族主義の超克 和 の条件』 「超克」 0 おける国際関係 「近代の超克」 が 戦中から戦後へ 0 また、 ここにも見受けられ 延長上に、 発展」 同書が太平洋戦争期に 論 国民国家を超える国 『平和の条件』 という言葉に 論を、 0 潮 0 流 九四 戦後 日 0 いなかで 本 五. 0 0 年に 子 近近 そ 彐 0

秩序」 記号として ではな 現代 2日本の. が共振することで、 扱わ が、 知的 ħ 早 てい 世界では、 熟なトランスナショ る。 最終的に 著者もそのこと自体 脱国民国家」 は ナリズム」 グ 口 は テ ŧ スクな は 否定 0 ばら Ē 世 玉  $\mathcal{O}$ 

も考える。 ついては、 にも ア世界にお であっ 置者が たことを知るものとしては、 最先端 彼我における帝国主義経験の違いや民族自決論 1  $\exists$ ] かるべき歴 て、 0 議 ロッパと東アジアの地域主義を比 ナショナリズム論 論 で理 史的 論 化したの 評 価が が近代 が果たした一 必要なので 戦後日本 日 本の ないしは は 定の役割に 歴史: ない 較するさい の位相 東アジ か、 的 経 لح 験

紀版華夷秩序ともよぶべき「大東亜共栄圏」を、「近代の

超

克

られ

なている。 3<u>3</u>1

九 五

Ŧi. 年に総

評の呼びか

けで設立され

た国

民

てもつことが望まれ る

0

を、

両者

Ō

単

-純な!

優劣ではなく、

歴史内在的

理

解とし

な議論においても、 理解である そこに戦中と戦後の断 後の言説空間 このように る その 実際は のなかでは 近 覇 代の超 権 通常 戦中期の議論は影を落としていた。 主 九 絶 義 五〇 表面的 は 克 性のみを読み取るのは、 的 性格が露呈することによっ 年 「戦後平 論とともに高唱された 代 にはその姿を消した。 0 Ĺ 和 一原専 論 禄 とくくられるよう 0 議論を振 やや単純な 「広域 しかし て、 その りか 戦 秩

えってみよう。 ような例として、

原子力:

時代として

現代の最突端に

あ

る一

九

五〇

年

代

0 民

本として公刊された った。 争以後は全面 K イツ中世史の 原は 五. 七 また、 年の検定で不合格となり、 講 実証的 和 『日本国民 論に深く関与 日 教 研究者として出発した上 組 0 0 社会科教育 世界史』 平 和 0 0 運 九六〇年に単行 著者としても 理 論 動に没入して 一原は 的 指 算者で 朝鮮

ある。

ズム」 文化会 あたかも、 く戦後革新 議 の典型例と考えら 0) 戦中 0 初代会長であ 中枢にい 期の議論と断絶した戦後の た人物といえるだろう。 0 た上 原は、 九 五〇 革 その 年 ナシ 代は 議 彐 論は、 まさし ナ IJ

れそうであ

る

人間性 後世界は 「近代の終焉」という歴史意識によって支えられてい しかし、 の自己喪失」を危機の根源に持つもので 「近代の終焉」 戦後の上原の平 を迎えてい 和運 動 る。 の参画を支えた情 それ は あ 「人間 ŋ 近 た 熱は 世 ょ

る

戦

以

ない。 である。 にかけての帝国主義から まりという人類全 の合理化という日本固 主義が人類の 来のヨー 日本民族 米ソに ロッパ人の生活原理であっ 危機を招来しているのを見るとき、 の独立 お 体 いてより徹底化した形で作 0 という問 問 有 の民族 題に の問 題とともに、 日 **独立** [題は、 本人は眼を向 た合理主義の行き詰ま 0 十九 運 動方式では解 世紀から二十 合理主義の行き詰 甪 け なけ して 後進 ń V け 玉 る合 ば 日 な 世 な 紀 本 理

体の平 識は、 和 単なる被圧大衆としての 0 実現に直接奉仕するものでなければなら 自覚だけではなく、 な 人類協 0

る場として、 上原はこのように考え、 バンドン会議によって実現するかに見えた、 世界史に における 「現代」 を実現 す

であっ

上

原によって援用されたテキスト

ŧ

九四九

年

ざる現 形を変えた、 和 五. 原 則 、戦後版 お け 基 一づく 世界 近代 史 0 0 的 の 超克」 アジ 理念を見 ア 論であり、「世界史の哲学」 出そうとし 0 出 現に、 「近代 なら は

ような、 心に 刊 行され 適合的なものであ 中 たヤスパ 期 Ó 「近代 ース ŋ 0 0 超克」 屋 この 吏 意味で、 論を戦後  $\mathcal{O}$ 淵 源と目 上 の思想界に 原の 議論 0 V 生か は て 戦 す  $\mathcal{O}$ 

断 近 安保 があ 代主義的な市 代を通じ (T) 0 際に、 たの 間 て、 はその 断たれ 竹内 上 民社会派 一原と竹内好 ため が た 「民主か に竹内 0 で で あ あ 0 0 !が擦り 間に、 た。 独裁か」という議 0 た。 そして、 寄 世代差を越えた信息 0 た、 その 論を 絆は、 上 展 原 開 六〇 短期 関 が 判

後革新

0

議論に

転用

していく試

みの

0 超

た。

九 を

五

期の

京

派によって

、提唱さ

れた

「近代 環であ

 $\mathcal{O}$ 

克

論

戦

12  $\exists$ 最もよく継承され は 1 他 方、 口 であ 日 主義 った。 0 前  $\exists$ 期 0 たもの 地 口 例をあ ツ 域 É 統 があるとす 義 ĺ 合 げ 構 ながら、 デン 想におい 0 単純 ホ な ħ Ì ,て戦 ば、 類 フ 推 間 . それ 後に で 期 力 は  $\mathcal{O}$ V 政策 は 理 地 ル 機能、 解で 域 ギ 主 論 Ì きな とし 義 主  $\mathcal{O}$ 一義的 構 汎 想 7

> を描 際政

治

経

済

秩序を位置づ

け

東ア

ジ

T

域

内の分業と相

互.

協

力

t

が

Þ

あ

唆

数

あ

る

戦 4

期

0

地

域

来の

構

想

 $\mathcal{O}$ 

相

部

分が 1

> 吏的 を示

淘

現在

るよう 間

な

論 主義

Ŏ

として理解

できる点で

あ

ろう。

は

数

な

学

収

斂

0

たことを、

そ 汰され たが、

れ

は

物

語

0

7

1

る

戦

間 議

期

 $\mathcal{O}$  $\mathcal{O}$ 

1

0

外務

大臣である

九三七

年 大来

東京帝国大学工

部

ばまで 思い 0 的 ŋ 政 であ 汚 治 中 浮 ħ の かべ は 6 立. た過去を背負っ 季節 前 れば 性格 機能主義的 ジャン・ わかるように、 ゆえに、 なか で多くの た 統合論こそが、 モネと戦 相 0 対的 E 対 には 地域主 後 少なくとも、 L 0  $\exists$ 無傷で残ることが 義構 外交政策とし 機 口 能 想 ツ 主 パ 義 統合の 九 は、 六〇 な そ 7 できた 年 事 ŋ 0  $\mathcal{O}$ 代 地 例 小 技 域 な

とすれ ろう。 主義構想の 後日本 れば、 大来は、 それ 中核的理論にあったといってよいだろう。 お れは、 終戦の翌日から 1 て、 大来佐武郎とその周 モ ネ・ プランに比 外務省内 辺に 較 部 的 あ 近 0 た構 ŧ 大内兵衛 0 記想であ

有沢広 まな立 六年秋に 場 E 0 日本 中 エ Щ コ <del>.</del> 伊 経 /ミス 済 知 0 郎 再 1 建 を 東 問 網 畑 題 羅 精 という報告書をまとめ た研究会を開始 Щ 田 盛太郎など、 7 兀

る。 下でうま 次 n 大戦 た世界経済の社会化 前 0 ア ゥ タ ル 丰 計 構 画化 想を否定し 0 文脈 うつい 戦 後 力  $\mathcal{O}$ 玉

き た<sup>32</sup>駆 。 的 き 出 構想とし たこ 0 報 これ 告書 までの は 今日 研究 0 でもしば 開 カコ れ た ば 地 域主 注目され

想が 本稿 の 観点か 系 的 かつ は けくわえることがあ 戦 間 期 0 機 能主 義 0 流 n 継

虐と他

虐が

まじった行為だったのだろうが、

過度な政治性が

は一

つ」ではないことに注意を喚起することは、多分に自

先行した「アジア主義」

0

解毒

剤という意識

B

は

り留意すべきであろう。

戦

後革新

の傍流に

あ 0

った戦 所在には、

前

期

エ

主

義の

流

n

戦

後

 $\mathcal{O}$ 

主社へ

会主 能

義 者たち

 $\mathcal{O}$ 

帝

73

かえ

0

て戦

後革

新 をひ

0

主流より

ŧ 民 0

機

主

義的な お

地

域

的 ほ 0

発計

画

関心

が

高

かっ

たことは

戦

後日本に

ける社会民

日 気工学科卒)。 本の 地 域 主義構 組 そ 織 0 想もあ 意味で、  $\mathcal{O}$ 登場と 0 たのである。 総力戦下 いう時代 思潮 で生じた技術 0 延長 線 官僚 上に の 台 頭

た当時 亜協同 政治的 アのナショナリズム」ではなく、 と思って そらく戦後日本の機能主義者たちは、 判を念頭 このこと自 ジア・アフリ たように、 このような機能 おいて 体 分 革 . 論 野 1 に ある時 独自 体は、 で 新 おいたとき、 たのだろう。 カ 知識 0 0 理 国 0  $\mathcal{O}$ 新 期 的 戦 意 論家でもあ 際協力の 興独立 がまでの 中 味 統合論に基づく地域主義 期 が 蠟山· あ 理 0 |解できる発想である。 広域秩序論 国との連 戦後日本の思想界にお 重 ったといえるだろう。 E政道は、 った蠟山 要性に注意を促してい 帯論が非常に強かっ バンド 問題はその先にある、 おける民族自決 構想 ン会議に いては ただし、 さきに は、 る。 33 熱狂、 戦 た。 後

人を冷ややかに眺めつつ、「気負ったアジ むしろ技術協力のような非 政道にとって、「アジ 権批 ふれ 「東 お T 日

> 主主 域 と 主 は 義 の位 え、 想には、 相を考えるうえでも、 少なくとも一 九六〇 年 興 代半 八味深 ば V まで 事実で て  $\mathcal{O}$ あ 戦 る<sub>3</sub>4 後

地

のはない。斉地域主義構製 の構想 分業関係を固定化するも 分業関係を暗黙裡に前提としてところが多分に 否定した点では戦! 太平洋で本格的に制度化されるのは うことなのであろうか。 た。 35 戦後二十年 義構 は 実際、 想は、 帝国 九三〇年代のアウタル 蕳 再編期に 戦後初期 すべ あ 前 きり 0 無視できない 統合とは時差がともなっ 7 議 から一 論と断 構 目 おける地域主義 のという批判を免れることは 本 想 機 0 能主 絶し 九六〇年 政 問 策決定 義的 に終って キー てい 題が存在し Α SE な地 者 代半 たが、 0 論や軍事的発 垂 お は ŋ Α 域 拘 直 ば Ν 統合がアジ 東され 的 までの あ 戦 制御 実現 ŋ, 0 中 登場以 た。 期 ĺ 日 できな 展 0 垂  $\mathcal{O}$ 日 て た 残 本 直 域 本 的 ア 0 内 後 0

かっ

### おわりに

であ

ŋ

 $\exists$ 

]

口

ツ

たのである。

とい

論の アジア市民社会」 早熟なトランスナショ 国 東アジアの 意義、 再 編 期 機能: のさまざまな 地 域主義 的 統 0 誕生 合論 は、 ナ など。 0 議 IJ その 独 論 ズ 自 0 4 課 その  $\mathcal{O}$ 遺 位 産 題 置 の 1 重層 ず 脱 帝 ħ そして、 植 にも 玉 民 性 秩 地 特色が 序 化と 目 配り 新たな 民 0 L 族自: 共 あ な 振 「東 決

的前提を内在的に理解する努力は、払われるべきであろう。 現代における〈圏域〉の思想を考えるうえで、一旦その歴史 えに、東アジアの地域主義構想を振り返ることは、歴史的 考を研ぎ澄ますよい機会となりえるのである。少なくとも、 ら、議論を組み立てていくことは容易ではない。だがそれゆ

(さかい・てつや/日本政治外交史)

(1)『近代日本の国際秩序論』、岩波書店、二〇〇七年。"The 二〇一一年三月。 ミネルヴァ書房、二〇一〇年。「核・アジア・近代の超克-型としての英帝国――近代日本の国際秩序論の一系譜」、木畑 会民主主義再考」『思想』第一〇二〇号、二〇〇九年四月。「範 会民主主義は国境を越えるか?――国際関係思想史における社 Political Discourse of International Order in Modern Japan 1868-1945" in Journal of Japanese Political Science 9 (2), 2008. [ 社 一九五〇年代日本政治思想の一断面」『思想』第一〇四三号、 一・後藤春美編『帝国の長い影──二○世紀国際秩序の変容』

- α) Ariga, Nagao, La guerre sino-japonaise au point de vue du droi on international Law during the Chino-Japanese War, Cambridge Cambridge University Press, 1899. international, Paris: A. Pedone, 1896. Takahashi, Sakuyé, Cases
- (3)松田宏一郎「『亜細亜』の『他称性』」『年報政治学一九九八 日本外交におけるアジア主義』、岩波書店、一九九九年
- (4)坂井雄吉 「近衛篤麿と明治三十年代の対外硬派」 『国家学会雑誌』 第八三巻第三・四号、一九七〇年。
- (5) [陸羯南全集 第一巻』、みすず書房、一九六八年

- (6)渡邉昭夫「近代日本における対外関係の諸特徴」、中村隆英・ 伊藤隆編『近代日本研究入門』、東京大学出版会、一九七七年。
- (∼)David Long and Brian C. Schmidt eds., *Imperialism and* Internationalism, N.Y.: State University of New York Press
- (8)隅谷三喜男『片山潜』、東京大学出版会、一九七七年、一三六 ——四三頁
- (9)隅谷三喜男『大日本帝国の試煉』、中央公論社、一九六六年
- (1) Paul S. Reinsch, World Politics: At the End of the Nineteenth 抄訳『帝国主義論』、東京専門学校出版部、一九〇一年。 Century, New York: Macmillan, 1900. ラインシュ著・高田早苗
- (11)前掲『近代日本の国際秩序論』、二〇八―二〇九頁
- (\(\mathbb{2}\)) Paul S. Reinsch, Public International Uinion, Boston: Ginn,1911 城山英明『国際行政の構造』、東京大学出版会、一九九七年、 一二——三頁。
- (13)大隈重信『東西文明の調和』、早稲田大学出版部、一九二二年
- (15)蠟山政道『国際政治と国際行政』、巌南堂、一九二八年。 (14)前掲『近代日本の国際秩序論』、二四一―二四三頁。
- (16)前掲『近代日本の国際秩序論』、七―八頁。
- (17)ピーター・ドウス「植民地なき帝国主義――『大東亜共栄圏』 の構想」『思想』第八一四号、一九九二年四月。
- (18)米谷匡史『日本/アジア』、岩波書店、二〇〇六年、八一―九
- (19)三谷太一郎「国際環境の変動と日本の知識人」、 [旧版]、 中央公論社、一九七四年 同 『大正デモ
- (20)前掲『近代日本の国際秩序論』、第三章・第四章
- (2) 鱲山政道『東亜と世界』、改造社、一九四一年、二〇頁

- (2) 遠藤乾編『ヨーロッパ統合史』、名古屋大学出版会、二〇〇八年、 た七頁。なお、同書は、戦後のヨーロッパ統合思想の流れも視野にいれており、近代日本の地域主義構想を考えるうえれも視野にいれており、近代日本の地域主義構想を考えるうえでも裨益するところが少なくない。
- 23) なお、帝国再編期の議論と国際連合の設立期の議論の継承関係を正面から問うた著書として、Mark Mazower, No Enchanted Palace: The End of Empire and the Ideological Origins of the United States (Princeton: Princeton University Press, 2008) があり、示唆に富む。
- (24)ドイツの広域国際法論の主唱者であったカール・シュミットは、広域国際法を「具体的秩序」と位置づけたが、広域秩序が実際にどのような内部的構成をとるかについて、シュミットの議論域秩序論において、日本、満州国・中国、東南アジアの新興独域秩序論において、日本、満州国・中国、東南アジアの新興独立国がそれぞれどのように位置づけを与えられるかは、直ちに理論的に決定される問題ではなかった。この問題は、広域国際法のなかにおける「国家平等」の位置づけの問題として理論的には把握され、太平洋戦争期に、日本の国際秩序論』五一—五七頁)。 (25)同右、三六—三九頁。
- (26) E.H.Carr, Nationalism and After, London: Macmillan, 1945
- (28)大窪愿二『ナショナリズムの発展』、みすず書房、一九五二年

- 能性が高い。

  応生が高い。

  の発展段階論として、この著作が読まれてきた可能性が高い。

  の発展段階論として、この著作が読まれてきた可能性が高い。

  の発展段階論として、この著作が読まれてきた可能性が高い。

  の発展段階論として、この著作が読まれてきた可能性が高い。

  の発展段階論として、この著作が読まれてきた可能性が高い。
- (2))岸本美緒は、この間の事情を次のように述べている。「今日 考える必要がある。」(『「帝国」日本の学知』第三巻、 うした視野もまた一定の政治性を帯びることを、 のだということもできる。『アジア学』『東洋学』のメリットの を超える」視点の政治性に敏感にならざるを得ない状況にある るからだと見ることもできようが、別言すれば、 韓国の人々が依然として一国的ナショナリズムにとらわれてい 多くの研究者が経験することではないだろうか。それは中国や 際に、必ずしも好意的な反応が返ってくるとは限らないことは してそうした日本の新しい『アジア』視点を紹介しようとした よる研究が活況を呈している。……しかし、中国や韓国を訪 日本の学界では、一国史的枠組みを超えた『アジア』的視点に 一つが、一国的視点を超えた広域的な視野にあるとしても、そ 我々は慎重に 彼らは 岩波書店 国境
- (30)上原の位置づけについての詳細は、前掲「核・アジア・近代の超方」を参照。

二〇〇六年、六―七頁)。

(32)渡邉昭夫「戦後におけるイギリスの対日観」、細谷千博編『日(31)上原専禄編『日本国民の世界史』、岩波書店、一九六〇年。

英関係史——一九一七~一九四九』、東京大学出版会、一九八

にも比すべきビジョンと言うことができる」と、 この報告書を、「ヨーロッパ統合におけるジャン・モネの構想 政治学一九九八 井上寿一「戦後日本のアジア外交の形成」、 日本外交におけるアジア主義』。なお中西寛は、

前掲

76

(3)前掲『近代日本の国際秩序論』、一四六―一四七頁。 .34)このことと関連して、ヨーロッパ史においては、むしろ社会民 いる点が、 主主義の国際政治論の系譜として捉えられる機能主義的統合論 書房、二〇〇七年、二六一頁)。 紀日本と東アジアの形成――一八六七―二〇〇六』、ミネルヴァ (中西寛「アジア主義の呪縛?」、伊藤之雄・川田稔編『二〇世 戦後日本の思想空間では「保守」の議論として理解されて 問題の所在を見えにくくしている点に注意しなけれ 評価している

.36)保城広至『アジア地域主義外交の行方-.35)李鐘元『東アジア冷戦と韓米日関係』(東京大学出版会、 されていく過程を丹念に検証している。 構想が、 九六年)は、アイゼンハワー政権期のアメリカの地域経済統合 その垂直分業的性格の故に、 李承晩政権によって拒絶 九五二—一九六六』 一九

木鐸社、二〇〇八年、

一一——三頁。

ばならない。この点については、

前掲「社会民主主義は国境を

越えるか?」、一四四―一四五頁



統計学と社会改革 【エルンスト・エンゲルの「人間の価値

論

高岡佑介

はじめに

理学を提唱したアド 家計研究で有名なル 的でヨー 鉱山学と冶金・製錬学を修めた後、 年から一八四五年にかけてザクセンの鉱山町フライベル Ernst Engel, 1821-1896) ツの統計学者エルンスト・エンゲル(Christian Lorenz ロッパを周遊した。このときパリでは労働者家族の ルフ・ケトレと出会い、 ・プレと、またブリュッセルでは社会物 はドレスデンに生まれた。一八四二 知見を深めるため研 親交を深めた。 究目 ククで

、五〇年から約

一〇年間、

ザクセン王国統計局

局長を務

八六〇年にはザクセンを離れプロ

イセ

ン王国統計局長 0

 $\mathcal{O}$ 

統計データの公開に尽力した。 たりこの職に従事し、 の設立、 に就任する。 また国際統計会議への エンゲルは一八八二年までおよそ二〇年 官庁統計 この組織や運営、 参加を通じて統計調査の普及 統計教育機関 間に わ

その際政府は伝承や第三者の報告に頼ってはならない」。こ 政府もまた自ら ければならないのと同様、 ねた個人について、体質や気質を自らの観察によって知らな かけうるためにはあらゆる医師が、その肉体を彼の看護に委 の関係になぞらえて捉えていた。すなわち、「効果的に働き とき社会現象の観察メディアとしての役割を担うのが統 エンゲルは統治機構たる政府と社会の関係を、 の観察によってこの社会体を知らねばならず 社会体の医師であり看護者である 医者と患者

目

闘

争

 $\dot{O}$ 

ら思考した。 価値ではなく、

済的

または国家経済的

[価 値®

という観点

一中に

数と活 は !発さ、 「社会的病または障害」としてエンゲルが念頭に置 わば社会体に触れてときおり脈をとり、 社会的病または障害の所在と原因を上申 する。

学であ

る

社会現象の

解明者

かつ究明者とし

て分析

的

告を行っ

ており、

これらのことから

エンゲル

は、

八

Ł

0

そ

0

拍

る 0 は、 V わ ゆ る 労 働者問題と総称され る一 連 もとで  $\overline{\mathcal{O}}$ 現 象

ある。 階級 ている」。「第四階級のその他の階級との社会的同権化を巡る 1 大衆の貧困化に対して一部の少 である。 争が 標点を統治権力の手に与えるため、 う危険は完全には が 源子 私たち 統計学はあちらこちらで、 政治的ならびに経済的 化 0 (Atomisirung) 目  $\mathcal{O}$ 前で進行し 排除され 0) 7 しており、 進行の被害を最も著しく受け V 数者が大富豪のように富むと に誤った生産 ない 運 動 勢いを増すこの の指導にとって確かな Ļ 統計学 当然そのうち の指 は その 導の 只

研 諸 究究は、 この ゲル 経 過 が主 ように、 を把握しようと試みる」。 社会改革運動という文脈に強く結びつい 催し た統 統計 局を拠点として行われたエンゲル ゼミナー ルに は L・ブレ ター てい た  $\mathcal{O}$ 社会 Ģ 工

され た 加しており、 ユ モ 一社会問 ラー またエンゲル自 た社会問 題 討議 った、 彼らを中心とし 題 会  $\mathcal{O}$ 解 決を目 に 身、 わゆる新 お その 1 · て当 的 て一八七三年、 前 歴史学派の経済学者たちが 時 年にアイ 0 て社会政 住宅 問 ゼ 当時深 チ 策学会が 題 に にて 0 刻さを V 設立 開 て報 か

るエ

ゲ

ル

0

取 ŋ

組

み、

特に

彼の

主

一要な関心事で

あ

0

た労

る<sup>®</sup>代より 主義の父」と呼び表したように、 彼の後継者であるE 活 発 化し た 社会改 • 革 ブレンクがエンゲル 運 動 0 エンゲルは早く 先駆者として 位 を から 置 講 づ 壇 け 社 Ś n

そこでエンゲルは というテーマで行った講演を補正 に再構成することを目的 題、 ルが一八八二年、ベルリン国民経済協会にて ンゲルの思想を、 本稿は、 特に労働者 社会改革の 0 『人間の 状態に 「人間 推 の価: として 進という問 関心を寄  $\mathcal{O}$ 価 値 値 と題されたテクストを中心 · る。 を、 世 題意識 てい 敷衍して書かれ この 倫 たの 理 テク に下支えされ 的 「生命 また ス 1 は たものだ。  $\mathcal{O}$ は 道 価 工 徳 た ゲ 的 工

第四

な思考 スの他に 念を提示したオーストリアの社会学者ルドルフ・ゴ イツや北欧 イトは、 含意があるように思える。 Ĺ 間 間 Č を 欠でです。これでいるを挙げている。これというとなっているを挙げている。 0 0 経 経 で展開される優生政策の背景をなすに至る。 (2) 済的 ながるわけで 済的 価 価 値として 値 とい はな じじつ、「人間経済学」という概 捉えることが、 う言葉に 1) 本稿では労働 者として は、 ただち 力 者 カコ 問 優 ル ルト 生学 題 優 に対 7 的 的 K す カコ ク ヤ な

## 「人間の価値」 費用価値と収益価値

工

人間 0

価 値

値の意

用性」 を顧慮して特定の対象に付与する重要性である」。 えられる。 経済的見地から考察する際、 持つというわけである。 を充足するために有用な対象がある場合、その対象は価値を 次のように述べる。「一般に価値とは、 味の内実を明確にしなければならないとして、 ンゲル と「必要」に基づいている。すなわち、 は ·使用価値」「交換価値」「費用価値」「収益価値」 エンゲルによるなら、 全部で四種類のカテゴリーが考 の冒頭で、 ある者が特定の目的 まず経済的価 人間の 何らかの 価値について それ 価値を ぱ有 必要

があると言うことができる。

みである。 機械設備 エンゲルはこれらの価値区分を、 収益価値を持たず、 0 関係に即して説明する。 でパンへと変形されて、 かしこの穀物を挽く製粉所や小麦粉を焼くパン ただ使用価値と交換価 生産過程における穀物と 「一ヘクタールの穀物は かかるもの 値を持つの 消費

> 潔に言えば原価ないしは費用価値と呼称されうる価値(2)の8 1当該製粉所やパン工場の製造費の総計、きわ 慮から外されてはならな 工 際、 一場は、 使用価値の他に収益価値をも有している……」。 めて簡 」も考 そ

る。 れているのか、投資のレベ めにどれほどのコストを要するかという収支計算が問題とな の利益を上げることができるか、またその対象を生み出すた る対象の有用性や交換可能性が問題になってい ろう。すなわち「使用価 収益価値」ならびに ここでエンゲルが提示してい つまり両者の間には、 前二者と後二者の 「費用価値」では、 間に明確な差異があることに気づくだ 値」ならびに「交換価値」では、 価値の焦点が商品のレベルに置か ルに置かれているの 、 る 四 つの 価 対象からどれだけ 値 一カテゴ るのに対 かという違 リリー っう

価値に として、 ずかの文章のうちに含まれているに過ぎないけれども、 点ではこの問題の け後者の視点が重要である。 エンゲルによれば、 関するアダム・スミスの 『国富: 論 理論をほとんど完全に汲み尽くしている」 「人間の 節を引用する。 エンゲルは、「……人間 価値」 根本的な見解と教 研究に おお いてはとりわ 0 生の ある っわ

価な機械を設置する人は、 それが使い果たされる前に、

高

1)

は習得期

労働

期

老年

期という区分を設けたように、

投

られ

ストを回

して余りある豊かな実りが

得られ

る時

81

口

収

が行

わ

n

ば

ならない。 2据えて、

ここで人間

は

費 び

用

と収

そうで たコ

な

時

'期を見 収

費

用 0

投

入なら

に

利

潤

益という

投資

0 n

論理 なけ い

によって捉えられてい

る。

切な期 これ 利潤とともに補償することを期待されるのであ とする仕事のために多くの苦労と時間を費やして教育され 練労働と非 した労働は た人間は、 は 間 人間 0 0 は はるかに 彼に対り 熟練労働の うちに行わ の寿命の不確かさを考慮して、 そのような高価な機械に喩えられる。 確実に 賃 n 金の なけ 通常の 計算されうる寿命と対比 相違は基づ ればならな 労賃に加えて V い 7 またそれに比 い る。 6 0 彼 ŋ, 0 彼が習得 原 して、 教育費を 則に熟 しかも 適

等に成 標たる 見込まれる。 間が大きいほどその労働者が上げる利益は大きくなることが **|練を必要とする。このとき支払われる諸** 人間 熟練の は労働 果を上げるわ 度合いに応じて異 しかし労働者はその人生の全期間にわたって均 従事できるようになるために けではな \ \ \ へなり、 エンゲル 修練に 自 Þ 多か 0 身、 要した苦労や時 費用は 若年 n 办 な 期 到 ある 達 カコ 目 n

であ

るためには、 ではなぜ、 う観点 カコ 当 5 エ 時の社会問題に対するエンゲル 研 、ゲルにとって人間をこのように経済的 究することが 重要だっ たの か。 0 これ 立. 場を確 を考え

投じら

れた資本をそのはたらきが少なくとも通常の

もって

償することを期

待する。

特

別の

能

力と熟練

を必

要

しておく必要があ

利

潤

だ。 て活発に議論されてい で開催された「国際慈善大会」での自身の発言記録を引き合 界を動揺させている社会問 いに出して論ずる。 閑視されることが 者の間には重大な相違があることを強調する。 捉えるスミスの見解に終始依拠しているが、 『 人 間 る<sub>億</sub> エンゲルはこの点について、一 0 価 値 労働 お エンゲルによれ たということを明瞭 てエ 者の窮乏につながって 題 ンゲ が当時にお ル ば 八五六年にブリュ は この てもすでにきわ 間 に 知ら 記 L を カコ 機 録 ると L は 0 械 相  $\Diamond$ 同 るも 今日 ツ 違 時 重 ŧ に 5 が ね 8 ル 両 7

償却す その 第四 だ資本の する場合)、 支えを持たない。 玉 階 収 内 益性 Ź 級 の大多数の家族は、 所有者はそれを徐 0 これらが、 社会的 彼 の不確かさ(恐慌や不景気が操業停止をや は 建 苦難 物 方ではこの 私たちがこれまで論じてきたように 機 0 械 最 も強 扶養者の知 Þ その にその蓋然的 力な原 所 他 有 0 因で 能 切 不 0 と四 確 な存 ある。 損耗を計 カコ さ 肢 0 続に応じ 力以外に 他 |算し 方では む 7

廃棄される、つまり解雇される。対象とならない。……この力はそれが使い果たされると、 それを製造費に算入する。 人間の損耗は彼にとって考慮の

るこの とともにおのずから衰えていく。 処分を試みようとしても容易ではない。それに対して後者は である点にある。 脳および肉体との違いは、 世俗の移ろいという自然法則に服している」のであり、 死んだ資本たる機 譲渡不可能な資本を一度損耗してしまえば、生活の糧 困窮に陥る。 前者は強固な耐久性を有しており、 械設備と、 前者に比べて後者が著しく不安定 生きた資本、 労働者は、自身と一体であ つまり人間 破壊や 0 時 頭

した配慮をもって十全に資本として扱うというものだ。 人間を資本として扱うことをやめるのではなく、 これに対してエンゲルが可能性を見出している解決策は むしろ 徹底

を失い、

ては 済的 もの 不必要な制限の除去によるこの資本の最大限の利用 資本との ……こうした圏 記把握 両者 か。 対立 ふさわしく思われる最も単純な方途は、 0 国法上 人間の経済的価値評価 闘 争における損  $\overline{\mathcal{O}}$ 域から脱け出るため 同等化、 その運動を萎縮させる一切の 益の計算である。 動産と知能および体力 の手段はどのような 方に 事態の経 におい 他方

に遂行するために労働者はどの程度の糧を必要とするかとい

利益を生み出すかという収益価値の他に、

日

Þ

の労働を円滑

それがどれ

ほどの

したがって人間を資本として捉える際、

なわち、 する配慮。 ため 道徳的 その収益性を恒常化するため 点でなければならないと思われる。 しかし完全な償 においてはそれを損耗し使い果たす者による、 の全方策は次の言葉に短くまとめることができる。 体力および知能資本の向上と増殖に対する配慮、 精神的諸力の強化を明白に導く一切の努力の出 却 これが当事者たち の配慮、 大衆的貧困を克服する その全般的償却に対 0 経済的 その漸次 肉 体的、 . 発 D

ら推奨している点だ。そこで資本としての人間は損耗、 ばならないということだ。 で言えば機械設備などの譲渡可能な資本と、 上げられるよう配慮を受けることが枢要となる されることなく、たえず充実し、その力能を発揮 資本の回転を、 後者を資本の循環過程の中で十分に機能させ、 る収支計算という同一の経済的水準において把握した上で、 る頭脳や肉体が有する力能としての資本を、 ここで主張されているのは、 労働者の心身の強健につながるという観点か 重要なのは、 動産、すなわち上述との対応 エンゲルがこうした 利潤 人 間 償却しなけ 0 して利益 の取得を巡 身に備 n

するの

は

彼

が

社

会主 定義を参

義学派」

と名指す

崽 ーンゲ

想

潮

流の

定義で

0

た哲学者

 $\mathcal{O}$ 

定

照し

なが

5

エ

ル

が

最も注目

あ

83

12

工

ゲ

ル

 $\mathcal{O}$ 

社会改革思

想

0

特

微的

な点が

ある。

まず

道徳的

な陶

治が

人間

配にその

生

 $\overline{\mathcal{O}}$ 

目

的

を達ら

成

t

しめる

る<sub>18</sub>

と問 といか 間 的 なわ 費用 握 0  $\mathcal{O}$ ところで、 生 達 V たち、 成に 問 かける。 0 なる関係にあ 価 論 価値を考察するに 題 値 者 資する限  $\bar{\mathcal{O}}$ (D) ある対象に価 ・把握が まり エンゲル 解 が 決とい V 工 Ľ カコ クロ に構 八間を ŋ るかを研究することが重要である 重要となる。 É は うこうした事情 費 スから始め お 値が備わる 成されているか、 価 値 際して、 用 11 てであ を目的と対にして規定してい 価 値と 工 人間 のは、 収 ンゲル る。 てライプニッツやカント 益価 を背景とし 0 そこで 生 それ 値と にとって そしてそれ 0 目的とは が エ 何ら ン 7 う ゲ 観 人 ル カコ  $\mathcal{O}$ が 点 は 後者 間 何 0 は か か 人 目 た。 6 0

これ

権

花

肉体 ということによって、 ているすべての つことを要求 学 素質を自由 派 がは、 する 6 · 発 人間 ゆる人間 展させることができるような状  $\mathcal{O}$ が、 であ 間 が自身 が、 0 人間らし て、 とりわ 0 あら その 11 生存を営む け ゆ 際 労働 る精 人 間 者階 神 6 的 L 級に 可 お い 以態が よび 生存 能 性 所

> 階級調 ことで、 のうち、 ずしも 措定してさらにそこから およびその 働者階級と資本家階級の かしこうしたエンゲル る要素である労働力が枯 倒によってでは の考えにお は、 進まな 和 と 労働力の  $\mathcal{O}$ VI 資本の循環過 論 賃金 , う言: わゆる搾取 結果としての労働 が 根底にあることは なく、 葉 7 が 労働 再生産を可能にするために必要な財 カコ つまり、 ら示 前に 者に与えられ、 0 0) 程 まさに資 対立の 見た 人間 発案は、 唆され 渇しないよう、 が円滑に機能するため 構造を強化 労働 の生の 者の 「第四階級とその 本主 者によって生み 確かだ。 解決を、 るように、 人間の生の 保 派護とい 義の 価値なるも しようとす その そして、 労働力の保全と培 運 前者による後者の · う 論 階級 他 動 目的  $\mathcal{O}$ 0 出され ん方向 に、 部 のを導 理を採 只中で 他 対 分は そうした なるもの 立 0 その 階  $\mathcal{O}$ 資 を る利 入する 試 級 解 購 主 は 消 労 入 益 必 を

労働 るため 展 ここで述べ 0 産にとどまらず、 するだけ が可 利潤や さら 者 には 能な 0 地 工 保 られ 教育 ンゲ 護とい 主の 状態を確保 てい 地代に 0 ル 果たす役割 によれ ・うエ 自己の精神 る、 ンゲ して 充当されるといった筋 資本 ば、 お ル 人間 0 が くという点にまで及んで 的  $\mathcal{O}$ 欠か または 円滑な循環とセ 提 案は、  $\mathcal{O}$ せな 生  $\mathcal{O}$ 肉 体的 目 労 的 働 素質 力 道を辿ら 肉 ットに  $\mathcal{O}$ 体的、 0 単 な 自 精 る な な 達 由 神 な 0 的 た 発

相応関係にある。 ない。エンゲルによるなら、所有の不平等と教育の不平等はない。エンゲルによるなら、所有の不平等と教育の不平等は

確かに決して完全にではないにしても、多かれ少なかれ教 会的な制限である。このうち、 が引かれているのであって、その中で最も強力なものが社 力を伴っているが、 うに行動する元来の傾向がある。 子細に吟味してみるとただちに気づくのは、 化させているのは、主として所有である。この現象をより あ .級に一致するということである……。<sup>(a)</sup> すなわち自らの生の目的を最善かつ十全に充足するよ らゆる生の 担い しかしその力にはきわ 手には、 自らの生を最大限活用するよ 人間を選り分けて階級に分 この傾向は自然の大きな めて様々 所有階級が、 な制限

する費用を調達できないことに由来する。「義務教育が行われ捻出できないことによるのではなく、教育期間中の生存に要受を困難にする。ただしそれは教育そのものにかかる費用を社会的な次元に属するこの所有の不平等は、教育資源の享

教育期間にわたる生活維持の費用である」。を不可能にするのは、教育の費用であるというよりはむしろ国家において、多くの人々にできるだけ高い教育段階の獲得国富に資金を付与された初等、中等、高等教育施設を有する

大働者にとって生活維持のための収入源となるのは労賃で労働者にとって生活維持のための収入源となるのは労賃では問題となっていた。それは労働時の事故、すなわち労働では問題となっていた。それは労働時の事故、すなわち労働では問題となっていた。それは労働時の事故、すなわち労働では問題となっていた。それは労働時の事故、すなわち労働の生活をの問題を「人間の価値」論にとって重要なテーマの一つと見なしており、一八七〇年代よりその実態調査に取り組入でいた。次節では彼のこの取り組みに目を向けてみたい。

# 二 「社会的病」としての労働災害

する論説の中で、この時代に蒸気機関が動力としていかに普発表された「統計的、技術的解明における蒸気の時代」と題位置を占めていたのは蒸気である。エンゲルは一八七九年に十九世紀後半、生産・交通機関において動力源として主要な一番業化をエネルギー源の転換という観点から捉えるなら、産業化をエネルギー源の転換という観点から捉えるなら、

及し、影響力をもっていたかということを記している。

配し形作るものとなったかを調べれば、 る生活関係に入り込んでいるか、そしてその生活関係を支 呼ぶことができる。このことは、 化が誰かに気づか 蒸気機 T性を得るのである。 ゆえいずれにせよ十分な確信から現代を蒸気の時代と 逃れえないし すなわち蒸気がどの点でい 関 れることなく過ぎ去ることもありえない。 車ならびに蒸気船 同様にまた私たちの経済生活全体の変 事態を子細に究明してい かにして私たちの の広 それだけいっそう 大な伝播は あらゆ 誰 の目

また「高い公的関心」の的であった。 り、蒸気が生み出すもの、そして蒸気の生産過程そのものもり、蒸気が生み出すもの、そして蒸気の生産過程そのものも交通システムに不可欠な対象として生活の全体に浸透しておこのようにエンゲルが生きた時代にあって、蒸気は産業やこのようにエンゲルが生きた時代にあって、蒸気は産業や

厄険と結びついていた。それはボイラーの爆発事故である。しかし蒸気の利用は有用で実り豊かである一方で、一つの

不能期間を基準に据えたのである」。 た。傷害のひどさに代わり、事故が

特徴づけは十分なものでないということに人はすぐに気づ

招

た労働ある

が付着している。 気とい か しい うこの 長所の傍らで、 それ 偉大な は 欠陥 発明には いくつかの 0 ある蒸気生産施設に しか 小さな暗 しまた、 11 そ 汚点 お 0 け き

ば、 片目または両目の喪失などといったように。 働者の就労可能性 惨な仕方で身体 されるばかりでなく、 発となって現れる。 生命や身体に対する侵害をも 種の解剖学的指標に頼ることができると考えられた。 述べることは、 している点だ。 注目されるのは、 ボ 腕や手の一 イラー の爆発事故は操業の停滞ばかりでなく、 それ自体まったく容易ではない。 **の** エンゲ 方または へ及ぼす影響の度合いという観点から定 部が損なわれる」。 そこではただ多くの貴重な所有物 エンゲルが事故という現象を、 ル しばしば多くの 両方の喪失、 は言う。「実際事 招い た。 片足または 人間 危 故が 険は の生命 しかしそうした 何で ボ 両足 以前 が失 1 ある そ ーラー 労働 0 たとえ はある n われ が が 破 カコ 0 労 壊 爆  $\mathcal{O}$ 

神労働 ンゲル 有物、 労働者の身体は、 す の成果に頼らざるを得ない者にとって唯一 が常に強調する点である。 なわち資本として考えることができる。 それを元手に利益を獲得できる自 「健康は、 ただ手作業や精 これ 有効な資 三の 本 所

に労働に従事することができず、十分な収益を上げることもる」。事故によって身体に著しい傷害を負った労働者は満足きな、あるいは小さな部分からすれば、大衆貧困と同義であであり、……この資本の早すぎる磨耗は国家の住民のより大

が である」。「さてしか れゆえ、また多くの他の動機から、 労働または労働のあまりにひどい偏りなどによるものである た不適当でもある衣食住、 であれ、 いて最大限の活動を展開するよう強いられ くの人間が押し込められているということであり、 やきわめて緊密に稼動 ものだ……。 とも帰せられうるとしても、 を労働者個人の性質に帰すことはできない。 たとえ最も自然な理 あちこちで生じ、 ところでエンゲルによるなら、 傷害や事故であれ、 真の理由は疑いなく、 広がってい し否定しえないのは、 由が不注意、 しており、 あまりにも早い就 とはいえそうした前提は危うい きわめて重大かつ破壊的な病 るの 労働災害を引き起こす原因 所定の空間にはますます多 無思慮、 最小限の時間と空間にお あらゆる生産部門がいま は、不十分で劣悪な、 感染症や慢性疾患 ているということ 業の開始 軽率などに エンゲルは言う。 彼らはそ 渦 理

ンゲルはこのように、

労働災害問題

に対してその原因

を

的、 発とその保険」 うなものだったろうか。この 発事故に関する記述から見てみよう。 の監視」 社会的なものと見定めた。 技術的解明における蒸気の時代」 という節にて検討されている。 および「ボイラー設備の検査とボイラー そこで彼が講じた対策とはどのよ 問題は、 先に挙げた論説 の中で、「ボ まず、 ボイラー イラー 運転 0 爆

1

. う、

国民経済学的

な視座に立つのである。

れ

ば貧困状態へとつながる。

この点から翻ってエンゲル

は

におい

て捉えると

困難となり、

そのような負傷者が続出することは大局

の的に見

労働時の事故をそもそも資本計算の枠組みに

ラー ボイラー 依然としてかなりの ことについて、 が設置されており、それらがきちんと作動するかといった ているか、 0 びついているそうした破裂から身を守るために、 生命と健康に対する多大な損失や、 ボイラーの中身が突然解放されることで粉々になる。 ない場合、 国家では稼動前 ボ が爆発するのだ。 イラー 運転の安全装置は爆発の直前 安全弁や水位の表示器、 当然内壁はその圧力によって破裂する、 0 内 当局 .壁が、 のボ 数のボイラー の検査を受ける。 多くの場合、 生み出される蒸気の イラー は、 が爆発しており、 内壁が十分な強度を備 水圧 建物その 近くにい それにも にはすべて問題なく の測定器 圧力に 他の破壊と結 る人間 カコ ほとん 耐 (圧力計 しか わらず、 えられ つまり  $\mathcal{O}$ 

しかし結論から言えば、

統計学的アプローチによるエンゲ

7 • //\

センでは毎年多い場合には二〇

る®

からだ。

たとえばエンゲル

ルは、

確

かに

. プロイ

に際して同じく二〇人前後の

命が失わ

れているという調査

とで労力が節減されるとともに検査の精度も増すだろう。

あ

件前後の爆発事故が生じ、そ

てさまざまな原因が挙げられている……。 (3) 作動していたと言われる。その後、爆発の説明には

きわ

8

ーンゲ

、ルによれば

、統計学が取り組むべき課題は、ボイ

ーラー

ない。

のボイラーが往々にして爆発するのか。 ろ、「ボイラー といった原因究明にあるのでは 脆くなった、 丈夫でなかった、 強度に対して蒸気の ボイラーの構造に欠けるところがあった、 爆発はどの程度頻繁に起こるのか。 ボ イラーの内壁が熱を帯びることで素材が 庄 力が強すぎた、もともとボイラ ない。 統計学の どのような状況に随 使命とは どの など 種類 ĺ むし が

とが 解を与えることである。これらの問いに十分な形で答えるこ に対していかなる損失を惹起するのか」という一連の問 Wohl)」に寄与することができるという。 でき れ ば、 統 計 学 は 公 共 0 福 祉34 (das öffentliche

伴して爆発が生じるの

か。

ボイラー

爆発は肉

体や生命、

資産

多岐にわたるものだった。

しかし結果として、

当該の危険

せうるという段階にまで至るには、なお欠けているところがラー爆発の統計が、この問題に関するあらゆる状況を認識さルの問題究明は十分には実を結ばなかった。なぜなら「ボイ

事態を正確に描写することは必ずしも有用な知見をもたらさ一方で、危険の惹起に関わると考えられる要素については、結果を得た。しかし、統計によってこうした認識が得られる

頑丈さ、 ういった用途で用いられたかという稼動の目的) が時間的、 故の要因として推定された。 エンゲルの調査報告では、 に関係を見出そうとする傾向がある。この 般に、 使用年数、 仮にそ 空間的に近接した状態で生じた現象の れ ぞれ ならびに稼動時の状態 は 偶 爆発発生時 それはボ 然起きたも イラー 0 機 Ō 発想に似た仕方で 械 で など、 装置 0 あ (稼動時間や、 形状、 って 間に の きわ にはそこ 大きさ 境が 7

予防 いう、 うという試みにおいては、 で危険に備えることが可能となる。 爆発と密接に関与する要素の に強く関わる要素を同定することができれば、 安全確保を試みる場合、 象を惹起した要因の組み合わせがさまざまに考えられるため ところで、 という実践、 さしあたり二通りの 労働者の身体や資産に対する侵害を防ぐために すなわち そこでは事前の予防と事後の補償 方向 当 危険が生じる前 該の要素を重点的 精確な特定が困 が考えら 検査・監視に代表され ñ る。 に安全を 難だったのだ。 効率の もし に確認するこ 保しよ よい 発 形 故

度運用

が可能となるかもしれない。

のような保険によって大きな恩恵が示されるだろう」。つまり、て個人が被ったあらゆる損害を確実かつ迅速に賠償する、そ はそれ 統計データの 現状では次善の策として一 者の気の毒 だろう。 ておのずからリスクの危険性に応じた段階づけが形成される もられなけ ように述べ しかし後者の保険 を機能させることは不可能だとして、 ボイラーの所有者に対してだけでなく、 る。 な家族や事故に遭った者に対しても、 ればならないだろう。 蓄積が十分になされた暁には、 「当面の間 原 理 律 つい 保険料は確かに分類せずに見積 .. の 保険料で運用するほかないが て、 しかし、 現在の 経 統 験が ケースに応じた エンゲルは次の 計技術の さらに死亡 進 爆発によっ むにつれ 水 小準で

された委員会の所見を紹介している。それによれば、 の検査と監視を行うことはきわめて望ましい」 の同 この 一装置の ならびに問題 じ箇所でエンゲルは、「ボイラー ように基本的 多面的 の不明瞭さを勘案して」「賠償責任法 な使用、 には労働災害保険の意義を認め 稼動状態の変転、 監視協会」から選出 が、 一 不十分な統 Ó 方でま つ、 装置 (das

保険料の設定が可能になるというのだ。

的負担を課していると指摘しているからだ。

と検査・監督 Haftpflicht-Gesetz)を適用することはきわめて重要である」。 こうしてエンゲルは労働災害問 (予防原理) 双方の意義を示すことで、 題につい て、 保険 (補 |償原理 折衷的

制

な結論を提示するに至る

ここであらためて注目したい

0

は、

工 ンゲ

ル

が 党労働

災

舎の

ツの ランスの立法領域を除いては、これまでの法律から導き出さ る。というのもエンゲルは、 まなざしは労働者のみならず、 れることのなかったものである」。他方でまた、 ように述べている。「この法律が目的としているのは、 時に法を通じた権利、 の損耗という国民経済学的な見地から扱いながら、 点である。 題をまず労働者の身体 権利生活に新たな責任を導入することであ 実際、 エンゲルは 責任の への影響という側 この法律が使用 上述の賠償責任法について次 問題としても 使用者の側 にも 面に着目し、 捉えてい 者に過度の 向 り、 け エンゲルの しかし るとい そ 6 ħ ドイ 資本 は て  $\hat{\sigma}$ Š 同

るのであ ボイラー 全体の損害が比較的小さい場合、 これまで示してきたように、 わゆる一 ŋ 所有者はこれによってしかし重大な 八七一年六月七日の災害賠償責任法 このことはドイツ帝国全体で適用され 爆発により引き起こされ 爆発事故に見舞わ 損 が厳密に運 ている、 りう た

い

り場、 の法 の損傷を招いた場合、 用されるほど、それだけいっそう当てはまるのである。こ 人物が業務遂行に際して過失により人間の死亡または身体 は律は もしくは操業や労働者の指導、 鉱山または工場を運営する者は、全権委任者、 第二条で次のように規定してい それによって被った損失に対して賠 監督を引き受けている る。 「炭鉱、 代表 石 切

を、

償の責任を負う」。

実際、 者と労働者双方の平等を目指していたということを窺わ 尽力しながらも、 工 ンゲルのこの発言は、 前者に対する賠償能力を超える補償額の請求や、 それが単なる労働者擁護を意味せず、 彼が労働者の窮乏を解消しようと 使用

されている以上によりよく分担することはないと思われる」得させずにおいており、それゆえ社会的困苦の負担を現在な は確かにきわめて貧しく、 はただ被雇用者にのみ成り立っているが、雇用者(その中に 制定され につながっていたとされる一八七一年法に替わるものとして に対する過失の挙証 つつあった強制保険法に対しても、「……その恩恵 責任の要求など、結果的に労使間 困窮している者もいる) を何 の利益も 0 摩擦 がせる。

> 利として、 ることなく、 補われなければならない。 伴して生じる事故によって損なわれる場合、 して均されねばならない。 してこの補填の負担は、 収益価値を有する資本として捉える。それが産業化に 補償する側にとっては責任として要請される。 緊密な産業構造を有する社会が分担するものと 労働者と使用者のどちら それは補償される側にとっては: 社会的な原因に由来する問 損耗され 題は 方に た分は そ 権

# 労働者家族の家計研究 家庭における消費

Ξ

社会的な水準で引き受けられねばならない

のである。

るよう心がけた」。 ているかということが知られて以来、多くの国民経済学者 主を援助し、 そのような家計簿の作成を促 いるか、そしてとりわけ労働者階級 11 (öffentliche Zustände) た。「よく記帳された家計簿がいかに重要な意義を持って ところで、エンゲルは『人間 自ら家計計算を吟味、 の判断のための最も貴重な資料に属 Ļ 「の価値」で次のように述べ その際あらゆる方法で世 心のそれ 精査し、 がい 収集し、 かに公的 7 は

領域に する問題として認識してい ーンゲル おける生活費の収支に関する記録を、 は、 労働者家族の家計、 る。 家計 の問題 すなわち家庭とい は労働災害と並ん 公的 な事柄に属 的

89

読み取

いれるの

は

次のことだ。

エ

ンゲルはまず労働者

0 4

身体

こうしたエ

ンゲルの労働災害に対する一

連

 $\bar{\mathcal{O}}$ 

取

り組

から

・う理由

から疑義を呈してい

た。

り家政の記録たる家計簿もまた、「人間の価値」研究においる。ここから、家庭における生活費の切り盛りの記録、つまるからだ。人間が労働者としてその労働力を消耗する場所が多働現場であるなら、それを回復し、蓄える場所は家庭であるからだ。人間が労働者としてその労働力を消耗する場所がで、労働者の生活維持にとって重要な意味を持つ。というので、労働者の生活維持にとって重要な意味を持つ。というの

る。 エンゲルは家政を、消費との関連で次のように定義してい て重要な対象として前景化する。

(Consumtion)と呼ぼう。 (Consumtion)と呼ぼう。そのような財が家族の全成員にとって時宜を適して十分な量だけ、良好な状態で常に手元とって時宜を適して十分な量だけ、良好な状態で常に手元とって時宜を適して十分な量だけ、良好な状態で常に手元とのは対象が表現されていることを消費生の欲求を充足させるために財を消耗することを消費生の欲求を充足させるために財を消耗することを消費

うものであり、充足してもしなくてもよいといったような恣る。それは、人間が生存のためにまさしく必要に迫られて行あり、それ自体自然の代謝プロセスの一場面に位置づけられ消費とは、人間の生の基層部分を成す欲求を満たす行為で

然にその国を貧国と呼ぶだろう、たとえその国のそれぞれ

人が巨万の富を所有しているとしても」。それゆえ、

「生活欲

ができないような状況にあることを見出すなら、

私たちは

不可欠の欲求のために必要とするものだけしか獲得すること

達し、配分し、消費する一連の運営が家政である。 意性の余地を残さない。「消費は、それが肉体の維持に関わ 意性の余地を残さない。「消費は、それが肉体の維持に関わ を済共同体であり、「共同の所得、必要な生活欲求の共同の 家族という集団においてである。そこで家族とはなによりも 家族という集団においてである。そこで家族とはなによりも ない」。消費により生の基本的な欲求が日々満たされるのは、 (4)

が……不断の活動と一心不乱の勤勉さによってもただ毎日 と、このことが国家の住民にとって可能であるその状態が がった欲求を満たすために必要な手段を調達できるというこ 求をたえず満たし、それをますます拡大し、そのより高く広 民の福祉である……」。「もしある国において勤労・生 いる。「……各人が、 フ・ラングとレオポルト・クルーグの見解をそれぞれ引いて 足されているか否かという問 エンゲルは、国民の福祉とは何かを定義するに際 エンゲルにとって、人間の生存に関わる基本的な欲求が 人間の本性から直接に生じる自身の欲 にいは、 いは、 国民福祉の問題を導く。 して、 産 ヨゼ 玉 充  $\mathcal{O}$ 

社会思想史研究 No. 35 2011

工

ンゲルは、

八五三年と一

八九一

年に実:

ん施され、

た二

<u>っ</u>

0

ために用い

体維持のために、

八

五三年の調査では全一

五三家族が対象となり、

各家族

割合の

関

係で

`ある。

求 Ò 充 足の 度合 ₩<u>46</u> が国 |民福 祉の状態を決定する

0 生を支える基本的 0 エン ゲル 欲 ĺZ お 求の充足という点で結び いて消費と国 民 福 祉 0 ついており、 問 題 は、

人

n

ゆえ公的慈善を要求しなけれ

ばならない家族の家計

水準は著しく未発達な状態にあった。そうした状 き重要な分野だった。 家計研究は後者との関連において、 しかし家計 十分に進展させられるべ 消 費に関する当 況の中で、 時  $\mathcal{O}$ 研究

ルによれば、 の労働者家族を対象に実施された生活費調査で この問題について貴重な研究成果を提供したの 家計簿を資料としたこの調査は、 ある。 官庁の主 が ベ ルギー エンゲ 一導で

執り行われた数少ない本格的な研究の一つだった。

と最も多くのことを行った」のである。(※)わめて重要な部分である消費と生活費をできるかぎり 知ろう

ル

ギー

王国が……すべてのヨーロッパ

0

国の中で、

人口

のき

「······ヾ

となっ 調査結果を取り上 たのは、 各世 げ、 帯 子細な検討を行ってい 0 所 得の高さと、 それ る。 に消費が占める 調査 0 焦点

次のように定義された。 は資力に応じて三つに分類された。 第二 第 階級 階級。 五四 [家族) 第一 まったく資産のない 階級 であり、 (四八家族)、 それぞれ (貧 第

家族、

その

所得が彼らの生活維持を賄うに足らず、

そ

調

査

栄養を摂りうる状態にあるかどうかを知るとい

Š

階級。 が、 のできる家族の家計 を必要とせず、 一階級。 しかしまた貯蓄することができない 比較的資産のある家族、 資 産の少ない またなお幾らかを老後のために -0 家族、 通常は公的 生存のために何らの公的扶助 扶 家族の家計」「第三 助を必 貯蓄すること 要とし

出していた。「……それは はこの法則を、ベルギー プレらによるフランスの労働者家計研究の検討からすでに導 エンゲルは各階級の家計の構成を検討するうちに、 つの自然法則」 が 働 1 労働者家族の調査より ていることを見 『個々人、 家族または 扭 した。 以前に、 玉 |民が エンゲル そこに 貧 乏

であればあるだけ、その分彼らは所得のより大きな割合を肉

しかもさらにそのうち最大部分を飲食物

11 0

わゆる「エンゲルの法則」である。 いては飲食物 対する支出 なければならない』という形で表現される」。 ®) があらゆる資産階級において高 の欲求が一次的な位置を占める。 それによれば、 い割合を占 「飲食物 消費に 7 い お

左である」。 ることは、z いが人口 に には、 0 物質 「……それによって当該家族が合理 肉体の維持を支える「栄養のため 的 状態の 確実な尺度」となる。 的 こうし 0 7目的」が付 <sup>(S3)</sup> かつ十分に 支出 0

それが最も切実な欲求であることの数値による証

与されることになる。

目安となる参照値として紹介される。この値は「……さまざ

けて次のように述べる。

Minimum)を超えたところになければならない」。というのも、力ある状態に維持するために与えられなければならないもの力ある状態に維持するために与えられなければならないものとして、生理学者によって算出された食糧の分量と成分」にとして、生理学者によって算出された食糧の分量と成分」によいがルによれば、「限界数値(Grenzziffer)」と呼んだ。の基準に据え、それを「限界数値(Grenzziffer)」と呼んだ。の基準に据え、それを「限界数値(Grenzziffer)」と呼んだ。というのも、Minimum)を超えたところになければならない」。というのも、の基準に指するというのも、の表達にはいる。

一定の合理性に支えられていることは確かだろう。しかしそ安定的にその成果を上げることができるよう配慮するという、この限界数値の設定が、労働者ができるかぎり効率よく、否かであるからだ。

すでに見たようにこの数値で問題になっているのは、生きる

対立や階級闘争の緩和に直接には寄与しないとしながら、続生活状況は改善されていると小括する。そして統計学は労使較し、一八五三年時に比べて一八九一年時には労働者家族の問題を見ているからだ。エンゲルは、二つの調査結果を比けではない。なぜならエンゲルはここでもまた、社会的平等けではながでし、単に国民経済学的な観点からのみなされたわれは必ずしも、単に国民経済学的な観点からのみなされたわ

れば、 ろう。私たちは、理に適った肉体維持が収入の八○パー れ て残し、使用することができるならば、この ヴィルヘルム・ロッシャーが述べた意味での自 ント以上を決して要求せず、その二〇パーセントを不朽の 段階へ引き上げられるということを証明することに成功す フ・ラングが一八一一年に国民福祉の段階と名づけたその がますます均され、最も低い費用がその際一歩ずつ、 活費を究明することで、 しかし統計学は間接的には、 また現にあるものと考えてよいだろう。 闘争の緩和に大いに貢献しうるし、またそうするだ その費用のあまりにも大きい格差 あらゆる社会層の家族の生 状態が到達さ 由所得とし t

者の不可欠の欲求を満たした後になお残存する部分」である。ここで言われている自由所得とは、「純所得のうち、生産

93

帯や市町

村、

郡

州

国家とい

0

た

「空間共同体」と異なっ

ンゲルによれば、

社会とは

利

益共同

体の総体」

であり、

焦点をただ彼の自我 飛跡になぞらえられ、

(Ich)

それぞれは

において持つのである。(を)だれは各々の人間に対してその

である ことなく、 各階級間 このとき 0 平等に 「国民福祉 幾ばくかの余力が残されてしかるべきだという点 加えて、 祉 の名のもとで再度強調されているのは、 生存の 維持にすべてが費やされる

## 匹 エンゲルの社会像 放物線としての

とも特徴的な点である。 法・権利、 な問題としてだけでなく、 るものだった。ただしその 念を導入することで、階級 諸問 以上 題に対して、 のようにエンゲル 責任の問題として重ね合わせて捉えられていたこ 費用 価  $\mathcal{O}$ 同時 間 値 際、 社会改革は、 の敵対関係の解消を図ろうとす • 収益価値という経済学的な概 に規範的な含意を強く含む、 階級対立 労働  $\mathcal{O}$ 調停が、 者の生存を脅か 経済学的

という、 て社会は、 対性をめぐる駆け引きの場として位置づけられる。 八七一 てすでに ここから翻って、エンゲルにおいて社会とは、そうした敵 年に発表された「統計ゼミナールと統計学研究一般 エンゲルが自身 表れ 他 の諸領域とは異なる独特な場だ。このことは、 F V る 0 統計学観について述べた論説にお 彼にとつ

> 比喩的に、 て、「統 h け特 徴づけるものである」。 的組織を欠いており、 同心円と放物線が描かれた図を用い そうしてエンゲ 組織 のこの 欠如が社会をと て説明する。 ル は 両者を

ŋ

体は、 纏う。 て統一 は、 を表し、 的原理を示すのに対して、 ており、 入している。ただしこれらは相互 の共同体への思いやそれらへの愛が、 その引力を行使し、いたるところで彼を囲い込み、 族・市町 上昇して市町村 その直径はその重要性に等しく、したがって家族世帯から その全体において私たちが社会と呼ぶところの利益共 空 他のものに無頓着に存在している。それらは全体とし 蕳 的編成を欠く。 同心円によって描かれる諸々の空間共同体の中に貫 彼はそれからほとんど脱却しえないのである。 共 かくてすなわち利益共同 利益の各範疇は、 村• 同体 郡 は 郡 ・州・国家、 諸 Þ 0 ・州・国家へと増大していく。 空間共同体が 同心円になぞらえることができる。 したがって利益共同体の各範疇 利益と利益共同体は これらすべては個々 体の各範疇 の間で階級的 · 人間 行く先々で彼に付  $\mathcal{O}$ 生に は放物 遠心 おける求心 関連を欠 0 これ 線状 的原 人間  $\mathcal{O}$ 理 同 き

人の自 ゆる場所で交錯し ものである。 て、社会と国家は相互に無関係ではないが、きわめて異質な 空間共同体よりも、個人において最も強く優越する。彼にとっ なら社会的利益は、家族や市町村、 heimathlos)」というエンゲルの言葉である。 その連なりが社会の輪郭となる。このとき重要なのは、「…… それらが次々に中継されることで放物線を描いて伸びてい 体としてばらばらに存在する個人の私的利益が結節点となり、 空間共同体の力学とは異なり、 ここで、 的 利 益に つまり 利益共同体の総体たる社会の準拠点をなすのは各 「国家と社会は同時に存立する。 故 接触し合うけれども、 郷 私 は 0) た。 (Das Gesellschaftsinteresse ist 利益である。 他に対して無頓着に、 郡、 州 相互に根本的に異な 個人を包摂してい エンゲルによる 国家、 それらはあら いずれの それ 自

からだ。 けられる。 会に対して効果的に働きかけうる唯 存在しない」。これに対して、「個人」は 住所を知らず、それはまさにいたるところに在ってどこにも 度にしか意のままにすることができない。 きない。 この異質性ゆえに、 エンゲルは言う。「国家は社会をほんのわずかな程 個人において一切の放物線の焦点が合流する」(%) 国家は直接社会に働きかけることはで の場所」として位置づ 「国家・市町村が社 国家も誰も社会の

るものである」。

明瞭に教えている。

にないし、またそうでありえないことは、

私たちの図形

が

個 しかしこのような社会認識に立ったからといって、 々人の利益の確保が可能となるわけではない。

に

5 を割り当てようと思っている人々がそうでなかったし、 て大きなごった煮に変え、 らゆる利益・空間・血縁・ 残念ながらそのような人は決して見出されないだろう。 に維持する手段を知る者は、 なしえないことである。……この均斉を作り出 の人々が誤って考えているように、 れねばならぬのであって、 社会の福祉と同義であるところの諸利益の均斉は、 信仰共同体をいっしょくたにし あらゆる個人にその 社会の最大の善行者である。 作り出すことはできず、 政令をもっては決して į 同じ分け前 持続的 育て 現 あ

である。 質なものと見なして一 諸利益の調整を上からの政策として管理して行うことの困! ここで述べられているのは、 律に配分することの誤りと、 個々人のさまざまな利益を同 そうした

にもかかわらず「人間共同体の学」 解することは依然難しい。 このように、 自生的 な性質を持つ社会なる領点 しかしエンゲルによるなら、 たる統計学は、「その真 把 それ 理

95

秩序のもとに統括することが可能であるとした点で、

その根

かにエンゲルの思想は、

現実の複雑性や特殊性を

定 0 努めなければならないのである。 設のための土台となるものを運び集める荷車引き」たろうと たヴィジョンだ。統計学者は日々、「その秩序ある世界の建 秩序ある世界を生じさせる」という、 ふさわしい人物がきっと現れて……人間界の観察から人類の 「……よく整序された大量の観察が利用できるようになれば、 統計調査により経験的 事実を収集し続けることで、 ある意味で信仰にも似

の本質を知ろうと試みる」。そこでエ

ンゲルが提案している

る。

### おわりに

分かつ特徴でもある。 派やマックス・ヴェーバーといった、一回 エンゲルのこうした見解は、法則科学の探求者としての彼の しなければならないし、またそれは可能だというのである。 面を表していると言えるだろう。それは同時に、 . したように、社会科学もまた社会の運行を司る法則を認識 」められる」ものとした。自然科学が自然の運行に法則を見 ンゲルは、統計学をいずれ「人間共同体の自然学にまで [性を重視する現実 エンゲルを 歴 史学

> 単なる法則科学の一言では形容することのできない としても、 益が織り成す社会の遠心的な力学を、 会」像である。彼にとって統計学は、 でも労働者として扱うという理路を採ったのだ。こうした彼 を通じて、人間を単に労働力としてだけでなく、 経済的な問題としてだけでなく平等を巡る法・権利の問題と るものの措定を通じて規範的な含意とともに考えることで、 しようと試みるものだった。「人間の価! 値を巡る研究は、労働者問題を資本主義の運動の只中で解: 底において楽観的であったかもしれない。 の社会改革の実践を下支えしていたのは、放物線としての「社 しても捉えた。エンゲルは、「人間の価値」 確認してきたように、 法則として把捉するための科学だっ エンゲルにおいて人間 それ自体困難であった 個々人の種々異なる利 値 しかしそこには 論を唱えること を、 たのである。 同時にそれ 生の目的 の経済的 みが 決 あ

(たかおか・ゆうすけ

/統計学的認識と社会的リスク)

(1) E. Blenck, "Engel, Ernst", in: Allgemeine Deutsche Biographie 48, Duncker & Humblot, Berlin 1904, S. 363-369

(\alpha) Ernst Engel, "Das statistische Seminar und das Studium der Statistik überhaupt", in: Zeitschrift des Königlich Preussischer Statistischen Bureaus, 11. Jg., 1871, S. 193. (以下、ZKPSBと略記 (「エンゲルの統計学論二篇」、 大原社会問題研究所編『統計学

· [二]頁) 古典選集第十一卷』、森戸辰男訳、栗田書店、一九四二年、四

- (3)Ebd. (四二一頁
- (◄) Engel, "Die Volkszählungen, ihre Stellung zur Wissenschaft und ihre Aufgabe in der Geschichte", ZKPSB, 2. Jg., 1862, S. 30.
- (15) Erik Grimmer-Solem, The Rise of Historical Economics and Socia 確率」 こでいかに確率論的な考えが適用されなかったか、したがって グはエンゲルを取り上げ、大量の数値データを入手しても、そ たという点を挙げる。そのような研究仮説のもとで、ハッキン 会や人間について「全体論的で保守的な」考え方が支配的だっ こと、第二にその理由として、前者では「リベラルで原子論的な」 思考が発達したのに対して中央ヨーロッパではそうでなかった パにおける統計学の歴史の中で、西ヨーロッパでは確率論的な で大きく分けて二つの主張を展開している。第一に、ヨーロッ 梓出版社、一九九一年、三一九―三四七頁)ハッキングはそこ の数-MIT Press, Cambridge, Mass. 1987, pp. 377-393. (プロイセン Heidelberger (eds.), The Probabilistic Revolution, vol. 1, The また、エンゲルの思想を内在的に検討したものとしてイアン pp. 65-68, p. 70, pp. 131-132 Reform in Germany 1864-1894, Clarendon Press, Oxford 2003 ハッキングの研究がある。Cf. Ian Hacking, "Prussian Numbers 1860-1882", in: Lorenz Krüger, Lorraine Daston and Michae 近昭夫・木村和範・長屋政勝・伊藤陽一・杉森滉 —一八六○年——一八八二年」『確率革命· 人間観が土壌として浸透していた一方で、後者では社 戦略として偶然を利用することもなかったかを論証す

から。は点化することのなかった側面に検討を加える試みでゆえに、焦点化することのなかった側面に検討を加える試みでルの思想を「全体論的で保守的な」という言葉で特徴づけたがながら、彼が自身のテーゼの妥当性を検証する過程で、エンゲながら、彼が自身のテーゼの妥当性を検証する過程で、エンゲ

- (6)足利末男『社会統計学史』、三一書房、一九六六年、一二四頁。ただし新歴史学派、社会政策学派、講壇社会主義者を同一視することはできない。三者とも社会問題の解決という問題意識こせで含んでいたし、講壇社会主義で対立的な立場を採る自由主義派を有力な潮流として含んでいたし、講壇社会主義者の全員が、新歴史学派のように、個別のテーマに即した歴史の細目研究を方法論的原理として重視していたわけではない。Cf. 田村信一「国民経済から資本主義へ」、住谷一彦・八木紀一郎編『歴史学派の世界』、日本経済評論社、一九九八年、五七頁。
- (7)労働者問題に対するエンゲルの早期からの取り組みとして、一八六○年代後半における「従業員利益参与制度(Industrial 八六○年代後半における「従業員利益参与制度(Industrial Partnership)」の 提 唱 が 挙 げ ら れ る。Vgl. Engel, "Der Arbeitsvertrag und die Arbeitsgesellschaft", in: Der Arbeiterfreund, 5. Jg., 1867, S. 129-154. エンゲルは、労働者が企業家利益の分配に参加することを目指したこの構想に一度は社業家利益の分配に参加することを目指したこの構想に一度は社業家利益の分配に参加することを目指したこの構想に一度は社業家利益の分配に参加することを目指したこの構想に一度は社業家利益の分配に参加することを目指したこのでは、一人七○年代に入り再び社会改革に取り組むことになる。
- (8) Engel, Der Werth des Menschen, 1. Theil: Der Kostenwerth des Menschen, Leonhard Simion, Berlin 1883, S. 1. (「人間の価値」 『統計学古典選集第十一巻』、二〇九頁)なお同書序言によれば、エンゲルはこの著作を当初二部構成で構想していた(第一部「人 田の価値」

ることに注力している。本稿はハッキングの研究に多くを負い

- (9) Vgl. Rudolf Goldscheid, "Menschenökonomie", in: Ludwig中に第二部が執筆されることはなかった。
- Heyde (hg.), Internationales Handwörterbuch des Gewerkschaftswesens, Bd. 2, Werk und Wirtschaft Verlagsaktiengesellschaft, Berlin 1932, S. 1115.
- (10)市野川容孝『社会』、岩波書店、二〇〇六年、二一七頁。
- (11) Engel, Der Werth des Menschen, S. 3. (二二二頁)
- (12)Ebd., S. 5. (二二五—二一六頁)
- (13) Ebd., S. 20f. (二四四頁)
- (14)Ebd., S. 21. (同)『国富論』における該当箇所は、アダム・ス岩波文庫、一七九─一八○頁。
- (15)Ebd., S. 22f. (二四七—二四八頁)
- (16) Ebd., S. 23. (二四八—二四九頁)
- (17)Ebd., S. 24f. (二五一頁)
- (28) Ebd., S. 39. (二七七頁) なおエンゲルは別の箇所で、「社会主義学派の創設者」としてフーリエの名を挙げている。Vgl. Engel, "Der Arbeitsvertrag und die Arbeitsgesellschaft", S. 132. 仮にフーリエの思想を、ヴィルヘルム・シュルツの言を借りて、「社会状態の普遍的調和の基礎を、まさに人間の諸性向の最も自由で最も全面的な発達に置こうとする」ものと特徴づけるなら(cf. 植村邦彦「ドイツ初期社会主義と経済学」、経済学史学会編『経済学史――課題と展望』、九州大学出版会、一九九二年、一二一頁)、ここでの「社会主義学派」はフランス初期社会主義を指していると考えることができるだろう。
- (19) Engel, Der Werth des Menschen, S. 40. (二七八頁
- (20)Ebd., S. 50. (二九六頁)
- (21) Ebd., S. 51f. (二九九頁)

- (22)藤本武「労働災害の歴史(Ⅰ)――欧米諸国を中心として」『労(22)藤本武「労働災害の歴史(Ⅰ)――欧米諸国を中心として」『労
- (公)Engel, Der Werth des Menschen, S. 12. (二二八頁)
- (公) Engel, "Das Zeitalter des Dampfes in technisch-statistischen 徳訳、ミネルヴァ書房、一九七二年、四九頁。
- Beleuchtung", ZKPSB, 19. Jg., 1879, S. 251.
- (%) Ebd., S. 299.
- (27) Ebd., S. 314.
- (%) Engel, "Zur Statistik der Dampfkessel und Dampfmaschinen in allen Ländern der Erde", ZKPSB, 14. Jg., 1874, S. 268f.
- (\hat{R}) Engel, "Die tödtlichen und nicht tödtlichen Verunglückungen im preussischen Staate im Jahre 1879 und in früherer Zeit", ZKPSB, 21. Jg., 1881, S. 65.
- (%) Engel, "Die Statistik der Morbidität, Invalidität und Mortalität, sowie der Unfall- und Invaliditätsversicherung der Erwerbsthätigen", ZKPSB, 16. Jg., 1876, S. 129.
- (31) Ebd., S. 140.
- (⅔) Ebd., S. 129.
- (33) Engel, "Das Zeitalter des Dampfes in technisch-statistischer Beleuchtung (Fortsetzung und Schluss)", ZKPSB, 20. Jg., 1880, S. 53.
- (34) Ebd.
- (55) Ebd., S. 63.
- (36) Ebd., S. 65-70.
- (37) Ebd., S. 74.
- (38)Ebd., S. 73f. ここで言及されている「賠償責任法」は、日本の

四七頁、木下秀雄『ビスマルク労働者保険法成立史』、有斐閣、 『民商法雑誌』、六五巻四号、有斐閣、一九七二年、五四四―五 村健一郎「ドイツ労働災害補償法の生成に関する一考察(一)」 することのない不適当なものとして問題となっていた。Cf. 西 のである。この法律は当時、労働者と使用者の双方にとって益 研究蓄積の中で「ライヒ(使用者)責任法」と呼ばれているも 九九七年、二六頁。

- (S) Engel, "Die Statistik der Morbidität, Invalidität und Mortalität" S. 144.
- (4) Engel, "Das Zeitalter des Dampfes in technisch-statistischer Beleuchtung (Fortsetzung und Schluss)", S. 74
- (41) Engel, "Die tödtlichen und nicht tödtlichen Verunglückunger im preussischen Staate im Jahre 1879 und in früherer Zeit", S
- (42) Engel, Der Werth des Menschen, S. 56. (三〇九頁)
- (4)Engel, "Das Rechnungsbuch der Hausfrau und seine Bedeutung im Wirtschaftsleben der Nation", ZKPSB, 21. Jg. 1881, S. 380.
- (4) Ebd., S. 386
- (45) Ebd., S. 379
- (4) Engel, Die Lebenskosten belgischer Arbeiter-Familien früher und jetzt, C. Heinrich, Dresden 1895, S .1f (「ベルギー労働者家族 の生活費」『統計学古典選集第十二巻』、 一九四一年、二三—二四頁) 森戸辰男訳、 栗田書店
- (47) Ebd., S. III. (九頁)
- (48) Ebd., S. V. (一二頁)
- (49)Ebd., S. 23, 36. (七九、 一〇七頁)
- (50)Ebd., S. 39f. (一一五頁)

- (51) Ebd., S. 43. (一二三頁
- (52)Ebd., S. 26. (八六頁)
- (33)Ebd., S. 43. (一二四頁
- (55)Ebd., S. 45f. (一二九頁 (4)Ebd., S. 45. (一二七頁
- (56) Ebd., S. 51. (一四一—一四二頁)
- (57) Ebd., S. 56. (一五四頁)
- (8)Ebd., S. 57. (一五五頁)
- (60)Ebd., S. 11. (四九頁) (59) Ebd., S. 124. (三〇五頁
- (6) Engel, "Das statistische Seminar und das Studium der Statistik überhaupt", S. 211.(『統計学古典選集第十一巻』、 五一九頁)
- (62) Ebd., S. 209f. (五一二—五一三頁)
- (3)Ebd., S. 210. (五一四頁)
- (64) Ebd. (五一四—五一五頁)
- (65) Ebd. (五一五頁)
- (66) Ebd. . 同
- (67) Ebd. (五一六頁)
- (8)住谷一彦『歴史学派の世界』とマックス・ヴェーバー」『歴史 学派の世界』、一九頁。

キーワード:統計学/社会改革/労働者問題/エルンスト・エンゲ ル

### 〈公募論文〉戦時期日本における「協同体」論と国民統合 ——奥村勇斗

# 戦時期日本における (公募論文)

【三木清における「社会性」の視座から】

奥村勇斗

# 「協同体」論と国民統合

はじめに

排除されていた集団をも対象に、かつてない規模と内容とに として語られる統合と主体化が、女性といった従来そこから れた常識に属する。そればかりか、そこでしばしば「国民化」 産であることは、今日の社会科学においては広く受け入れら 国民」 あるいは「国民国家」が近代と呼ばれる時代の所

見とのみ考えるのは正しくない。

本稿は、

戦時期日本の思想

ら提起された「東亜協同体」

論は、

国内改革の必要性の強

後世の知

た一連の言説である。

位置づけることで、時代の転換を表現し、またそれに介入し

日中戦争の解決をめぐり知識人たちか

といえよう。「国民」概念のこうした目新しさを、

の現象であったとの認識も、 おいて徹底されていったのは、

いまや定説の地位を占めている 総力戦と結びついた二十世紀

> この時 言論を「 国民」像の解明を試みるものである。 期に新たなものとして発見され、あるいは構想された 協 同体」 論という視角から読み解くことを通じて、

体として、また、社会的・国家的な関心の対象として発見さ していくように、それは、生活者としての国民が、参加的 おいて、そのような新たな国民のあり方を「国民協同体」と れていった時代であった。「協同体」論とは、 民大衆』の時代」というべき様相を呈していた。以下で確認 有馬学によれば、総力戦の時代を含めた昭 和戦前期は、 日中戦争下に

これら「協同体」論の諸説を、 稿の目的である。 もあった三木清の思想に焦点を当てながら検討することが本 主唱者として知られ て「国民協同 を特色としていた。そして、この国内改革の訴えは、 【体」の問題として広範な波及を見せたのである。 社会政策の視点に立つ論者たち また「協同主義」なる原理の提唱者で 当時から「東亜協同体」論の のあいだにお とりわ

あるい ある。 ない。当時の言論を牽引したばかりでなく、「民族」や「国民」、 きた。だが、「東亜協同体」論が国内改革を主要な課題とし 0 帯びる両義性を最も明瞭に示す事例として、 議論を提出していた三木の存在は、「協同体」という主題の の帯びた「国民」構想としての次元を軽視してよいものでは て論じていた事実を考えれば、彼の「協同体」 本の帝国主義・植民地主義との関係が主として問題とされて 問題 従来、 は 構成を内在的に解明する上で重要な位置を占めるので 三木の戦時言論につい 「日本」をめぐる言説への批判意識を通じて一連の 、ては、 「東亜協 当時の論者たち 論·「協同主義」 同体」 論と目

ことで展開されたものであったかを確認する (「一」)。次いで、 戦前からの 協同体」 以下では、 論の登場が当時の社会政策・社会事業の領域にお 問題意識 三木における「協同体」 を背景として戦時下の思想課題を見出す 論がどのような

> この といった概念に還元されることのない「社会性」へ考察の目 そして最後に、 を向けていた三木の思索に立ち返りながら、 課題を提起しているの が国民統合の論理へと接近してしまうそのことがどのような の国民像への挑戦的性格を帯びていた「協同体」という表象 「生活」「生命」に対する新たな認識への訴えとがい いてどのような位置を占めたか、 |国民」の名の下に結合されていたか、を確認する(「三」)。 協同 像において、 以上の考察の結びとして、 か、 戦時の この問題を、 を概観し 「生産力」主義的な要求と 「間柄」 出発において旧来 改めて論じる (和辻哲郎 その上で、 かにして 社会思想史研究

## 三木清における 「協同体」 論の成立

(「おわりに」)。

国家」 いたである。大河内一男によれば、この再編成を担う「経済 心とする「工業労働力の無制約的需要」を招き、「重工業中心」 経済に「画期的」とも評される転換をもたらすものであった。 ての国家」によって推進される「生産力拡充」 「事変を契機として前景におし出された国民経 0 一九三七年七月に勃発した「支那事変」 「産業機構の再編成」という「歴史的」転換を結果して の登場は、 同時に 「社会国家」登場の必然性をも意味 は、 は、 済の主体とし 日本の社会・ 軍需を中

対立が無効化されていく事態であっ

が 争と社会政 あ 語られてはいたが、 0 社会政策の領域においては、 策」あるい 現実の戦時経済は重工業化とい 『統制』へ 。 の すでに事変前か 期 待」とい った主題 · 5 6 か

展開され

つつあるのは明治以来の経済機

構

0

解

体

戦

た

予期させてい

たのである。

ちをとってその広範な影響を示していたのである。 後に見るように、 三木清の 「協同体」という提起もまた、

いた。 こと」の日常生活への進出を促 要請が 衆の生活」 のであった。三木が事変勃発直後に目を向けたのは、その「大 済の影響に寄せた関心は、 こうした社会政策をめぐる論議と関わっていく性質を帯びて だが、「協同体」 論へ至る以前の三木が当 従来西洋カブレの、 への影響である。 やや異なる視角をうかがわせるも 非日本的なものとせられてきた すなわち、「生活の合理化」の し、「日本的 / 西洋的 ] 初、 戦 なる 時 終

木によれ 黙の標的に、「間柄」といった語彙による「日 して、「日本的(東洋的)」対 開戦以前から三木は、 理」 .献し得るものであると注意を促してい 判の眼を向けていた。 化が現代的イデオロギーとして日本の こうした二項対立は、「西洋的」 日本のファシズム・イデオロギ 三木は、 「西洋的」なる対立の強調 和辻哲 郎の たのである。 と「近代的 本的 用語 ファシズム なも 法を暗 1 Ď 0 動

とを混同することで、

「近代性

(モダニティ)」

に対する要求

代化」 木にこの批 を抑圧し、「生活の近代化」、さらには「メンタリティ」の を回 避しようとするものであった。 判の必要を再確認させると同時に、 事 変の勃発は、 面

き続き警戒を促しながら、三木は、この観察を一 に対して、「封建的なものの清掃」というべき作用をもたらす 社会全体、とりわけ「農村」 有のもの」へと押しとどめようとする論者の存在につ もの」を発達させておきながら、 めて論じている。すなわち、 た表象に訴えることで「工業や軍備」にお 日本的なものと西洋的 なものとの間の混乱」 や「婦人の生活」といっ 戦争の要請する重工業化 他の文化の状態を いては とい 年半後に改 西洋 「日本」 た領 Š !が日本 7 的 固 域

文化の種々の弊害」の増大が「新しい制度」へ向 の実施を不可避にする、と予測したのであ 力」を無効化するとともに、 彼らの生活における「資本主 けた「革新

こうした観察において三木が念頭に置いていたと思

ゎ

れ

る

との考えから、「産業」への吸収を通じて「変化

を生きる「大衆」の存在

が「

封建的イデオロギー

0 した生活 復活の

努

たように、それは めた「ラジオ」や「飛行機」、 を象徴するものとして三木が 「近代性」には独特のニュアンスが含まれていた。「近代性 「今日では単に あるい 世界大戦の頃から」 西洋的 は 映 画 を挙 げ 及 始

なものでなく、

社会の 的 り得るものではなかったといえる や、近代文化のいっそうの受容とい こなもの」を意味しており、 「近代化」にかけた期待は、 実際、 三木が戦時を通じた日本 った消極的な論点に留ま 西洋に対する遅れ 0 解 消

事変以前から語っていたのである。 のとして、「支那問題」が日本にとって持つべき重要性を、 かなくちゃならなくなって来た」というこの現実に関わるも 三木は、 それぞれの国民主義を限界づける存在でもあった。そして、 界」それ自体がまた、「国民主義」の「世界的 退けるものであるのみならず、こうして現出しつつある(⑤) 交通の発達の事実そのものが環境決定説的な「国民性」 あるという事実であった。三木によれば、このような生産と 連関にお」くことで「一全体としての世界」を現実化しつつ び に交通の発達の結果は、 ていたのは、「科学及び技術の発達、 国民主義的全体主義との対立を意識 従来 「閉じたもの」であった社会が 世界の各部分を相互に最も密接な しながら、 それに基づく生産並 「どうしても開 」普及を通じて、 三木 が 論を 着 世 目

そして、 にあると論じ、 る それゆえ、三木は 戦争そのものが提起する課題を、「帝国主義」に シンクタンク機関・昭和研究会での活動を通じて三 形成、その前提としての「資本主義の問 「世界史の哲学」という課題を提起していた。 (®) 戦時下の社会再編に対する認識と並行 題の解決 代わ

さらに、

その田辺からの批判に応えるかたちで、

西田幾多郎

0 崩 語法に

のも同じ年の初めだったのである。この思想展開を通じて田(3)

「ゲマインシャフト」

0)

語

が浮上した 三木の

辺

2や西田が必ずしも国民主義・民族主義とい

0

た立場を単純

めの 木が提出した戦争解決方針が、 三木はこの「協同体」を近代的ゲゼルシャフトを内に止揚 「国内改革」、 その原理としての 「東亜協同体」 「協同主義」であった。 建設とそのた

と利益社会の区別」に多く論及しながら自身の 益社会的)」という図式を早くから提示していた和辻哲郎 推察される。三木がそこで続けて述べていた「国民主義」へ の必要を語っていたのである。この「ゲマインシャフト」へインシャフト』(協同社会)の理論を徹底的に批判すること」 かった。というのも、三木は、かつて一九三五年に「今日我 した「新しいゲマインシャフトの理念」と位置づけたが、<sup>(8)</sup> 田辺元が かりでなかった。前年の終わりからその年の初めにかけては、 存在が念頭に置かれていたことは間違いない。 の批判から見て、「国民的(共同社会的)」対「資本主義的 の言及は、当時のいわゆる京都学派の動向と関係していたと が国の社会学者及び哲学者の間で次第に流行して来た『ゲ の理念の提示は三木にとって直線的に導かれたものではな の体系化を試みた論文「社会存在の論理」を発表 「トェンニェス [Ferdinand Tönnies] だが、 べしており、 の共同社会 種の論 それば (利  $\mathcal{O}$ 

て用 に お いら て \_ 割を担い始 れ 7 玉 いたゲ 民 0 なか めた事態は、 7 超 階 インシャ った。 級性と本来 ・フト ・概念が 4性とを 本主義的 哲学的 保 階級 証す 辻 松社会を るも 語彙として Ō とし

12

表明したわ

かけでは

とは

11 え、

和

0

ような

追

V

詰

社会的 |な社会」と位置づ けていた三木にとって 資 無視し得るも 非

のでは

なかったであろう。

と訳し直

しながら、

もう一方にそれと区別されるとい

. う

新

ゲマインシャフトを

一共同

社

会

おかれると同時に、その極限にまで突き詰

じめら

れ

忘れ ていたわけでは 協同社会」を語 なか り始 0  $\Diamond$ いたとき、 た 実際、 三木はこの課題を

三木のいう 「非社会的 な社会」とは、 マル ク スが

かない。

同じ「ゲマインシャフト」の語を用いなが

は

面

的

Ď

彼

が

同 1

\_

批判序 に関する記述に着想を得たものである。 より現代的 孤立して 発達した社会的諸関係の下で「個人が個人として互に独立 説(一 V 、 る \_ な形態を、 八五七年)に 社会を意味した。 二十 おいて展開し 世紀 の転換ごろから そして、三木は た「ブルジ それは、 この かつてなく 0 ョワ社会」 「経済学 生. 社会の 0)

きな位 概念の台頭という、ジンメル 葛藤』 た。 三木によれ .置を占めた「社会」とい (二九一 八年) 生 おける洞察に結び 0 (Georg Simmel) 概念の登場 う主 題が後景に は 付 け ながら 0) 退 『現代 V 九 たことを 世 紀に大 論じて 文化

意味す

は

な

「ただ社会は

我

て....

7

ル

カ

代的ゲ

インシャ

フトを自己のうちに実現することを意味すべ

11 0

あ ス

る 主義的

社会は

階

級社会の概念によってい

わばその

極限

12 社

にまで

な

現実主義にお

V

て捉えられ

たが如き深 々にとっ

刻

な

な社会であった。 めら 少なかれロマンチックな生の 概念によって置き換えら λį リアリティとして見出され そして他方……二十世 れて、 概念は、 IJ た社会は最 テリ 現在 紀 0 初に 129 ズ 0 A 11  $\mathcal{O}$ わ お \$ . ф け 非 上 る る 社

多かれ 会的

『実存』

この 刻まれていた。 的 「あらゆるものを抽象化」する近代社会に対する 一世協 に止まる「全体」概念をもって応えるの 開 放性」 同 体 だが、 に対して、 0 提 三木によれば、こうしたゲゼル 唱に踏み切 「民族」といった 0 た際 の三木 閉  $\dot{\mathcal{O}}$ 議論 鎖 的 な自 認 に ヤ 己 が

ティ) 代的ゲゼルシャ 社会秩序がゲマインシャフトであるということは、 提示するのは、 制約 実現というヴィジョ という「真のゲマ をも超えて「真に開放的」な 「ゲゼルシャフトの開放性、 フトに 対して一 ンであった。「今日想見され インシャフト」、すな 層高 「人類社会」(ヒ 「世界」 公共性、 おち とい それ える新 ユーマニ 世 Š 世 が近 VI

 $\mathcal{O}$ 

0

あって、 ť 封 ル フ シ 建的 F 1 なも フト は 層 は のへの逆転であるべきではな 世 な 界的 お未だ世界 でなけ れば が的でな なら カコ Ž® 0 新 . 近

それ インシャ いゆえ、 木は実現され る 「東亜協 同 体 が そのうちに

性や独自性を保持し

た「諸民族」を

「開放的」に含むべ

き

て「国民協同体」の問題でなければならないのである。「東亜協同体の原理」は「日本そのものの原理」の問題とし狭にかかわりなく到る処において実現され得る」のであり、欲いと繰り返した。すなわち、「世界は本質的には場所の広急」とを強調したが、この課題が地域主義的に解されてはなら

こうして三木が用いた「共」と「協」との区別は当時

から

まで「共」ととらえるべきとの理解を語っていた。性を批判し、民族間の関係を「協」とし、社会的結合はあく めぐっての国内改革の強調 まさに大きな反響を持ったといえる。「東亜協同体」 社会的結合を「協同体」としてとらえ直すそのことにおいて に対して、 抱える「共同体的性格」に着目する橘樸は、三木の協同体論 論者たちの関心を引いていた。たとえば、「東洋諸民族 だが、 次節に見るように、三木に代表される協同体論は、 「現在の日本は明かに共同体であ」るとその観念 は、 国民協同体」 を唱える一 建設を ごの 群

# 二 「協同体」論の諸相と「国民」という主題

ところとなっていた。

議論を招いたのである。

同主義」の提起は、生産と交通の世界的規模での発達、ある前節で論じたように、三木における「協同体」あるいは「協

の、日本帝国主義と中国民族主義との戦争そのものが帯びるを通じて提出されていた状況認識を基調としながら、一方でいは社会的諸関係の高度化とでもいうべき、すでに三〇年代

は、 的統制の実現されることを求める」とするその明確な志向と主的な協同」、「下からの組織が形成されることによって全体 体」という理念と国内改革の訴えとは、「非社会的な社会」 社会と大衆生活へもたらす衝撃への見通しとを通じて展 再編が日本社会に及ぼす衝撃に対する認識と、そしてまた、 論へと接続されていくものであった。とはいえ、 たといえよう。こうした課題意識そのものは三木独自 の可能性を対置することに原理的な課題を求めるものであっ な閉鎖的全体観との双方に対して、現実化しつつある「世界 たる資本主義の現実とゲマインシャフト概念に示されるよう れたものであったと見ることができる。そこでの 「全体主義的統制」「上からの官僚主義的統制」 を帯びたものであり、 世界史的」性格への着目と、 それぞれ異なる観点に立つ論者たちによって共有される 後に確認するように、 他方での、 戦時 やがて彼の技術 に対して、「自 工業化が日本 戦時 「東亜協同 の産 [の色彩

生産力拡充の方針と結びついた労働力の質的改善・技術水準た論者として、風早八十二を挙げることができる。風早は、戦時の産業再編を新たな協同性確立の可能性へと結びつけ

● 〈公募論文〉戦時期日本における「協同体」論と国民統合 ― 105

一奥村勇斗 という 0 そして、 「下から 向 自主 織を 位向 は 上  $\overline{\mathcal{O}}$ 要請 認 資本 上と主体的 戦の下、 の改良を促す要因を創 風早 た職場 制自 カ は 6 来る社会政策の 体に基づく要請に他ならない  $\widetilde{\mathcal{O}}$ 意 広汎 産業 組 識とをもたらすことを期 織 な未組 報 化 玉 が、 運 ŋ 織 動」というあ しかし、それぞれ 拡充が労働 、出す源泉になる」のである。 (®) 0 職場」と「大衆」 労働 協 力 にも 同 からさまな 待 0 した。 担 体 0 かかわらず、 い 手 建設 職場大衆 0 たちに 社 信製 一会政 存

在

0

力調

策の こそ向

重

天

(使命)

として具体的に提唱するの

は、

依 が

然とし

けら

れなければならない、

と論じた。

戸

社

政

かう、 自発的 のは、 することが想定されており、 とするように、 機棒を との見通しを語ったのである。(\*)1的な管理を基礎とする「国民的! 協力」に基礎を求めざるを得な 通じて行われ 国家」とい 統制を遂行する . う る 玉 統 |民経 制 また実際、 済の が 「主体」と 主体」 玉 民 彼がなにより 統制 0 あるい 自己 という事 経済は 玉 民 抑 は 制 とは 実実で 重視 官 玉 を 僚 民 帰 建 あ L 0 0 前 た

客観:

その 会政 的 陥 か 「社会運 けなが 性格 あるい 展 望は 0 動 性 0 格 機 帯び 国防 森戸 0 まるべきでなく、 能 変 戸 í 障害によって社会政策と社会事 ざるをえなくなっ 国家より 化 辰 男も を 戦 また戦 時の社会政策は、 協 社会国家 百 体 時 真実 0 の客観的 て来た。」 多へ」の一つ (金) 提起と結び 情 資 本主 との 勢が び 0 業が 集約 義制 認識 けて もたら され 度 を す社 0 設 呼 欠 び る

0

補足に

止

0

玉

民協

同

体

建

徒らに 国家・ 戸によ 労資の 棄され により、 そ実現されなけ を以って応ずること、 平等の肢体としてその上下 和 に対して 的 家・文化国家」という現代的理 「デモクラシー られば、 国 な 敵視せずその創意と主動性を尊重してこ 勢力国家・ 0 差別が存続」 関係を促進し 民化」 政 11 ばか 分治が それぞれ 協 れば とい ŋ 玉 りか、 経済国家等 同 なら -と階 Š する現実の複合的性格を帯 民に蔽い 経済」の 動向に む て行くこと」である。 「封建国家・資本主義国家」 らないのである。 こびしろ国防国家体制 国 級闘 民の自生的、 争」 関係を平衡 々」とに対立する意味で 理念を推し進 対して、「その かぶさって来てい 0 衰退 想は この 制 12 化 主的 のうち Ļ ŧ 玉 8 主 というの ような構 か 生活 体 か れ (る) 「政 国家体 両 び をヨ |者の た 的 わ 玉 諸 5 と 民 玉 お 「統 IJ 組 民 想は 制 0 間 大 てこ 治 織 化 0 を 0 な 協 体

向

会国

での

木や風早ら 大きさを る 時 協 同 物 竹中勝男が 0 体 語 議  $\mathcal{O}$ 論 0 意 てい 義 お る。ほは、 発 1 表した論 7 は必ずし لح 風 同 早 時 Ġ た。 説の 森 \$ 戸 竹 タ 明  $\mathcal{O}$ 1 瞭 中 論 1 0 説 打ち ル  $\mathcal{O}$ 示 出され 社会 論 説 れ 事 は た 潮 い 流

於け

る国

民

協

同

Ś

方向

0

実現に活

路

を見

出

であった。

よるも

のので

戸

なわち、 なかった、 い階級又は人民集団を、 を享受し得ざる者、 「その客体を国 民 協同体」 なる協 国民的文化財の圏外に生存せねばならな .民としての生活協同体に復帰せしむる努 論の持つ一面をあらわにしていた。 体 国民文化に参与せしむるところの努 0) 発見がそれである。 「国民文化 す

視野から除いた「仮定的な抽象的な人」を目標としてきたも会事業は「家庭」「郷土」あるいは「祖国」といった現実をと無縁でなかった。たとえば、同じ頃、山口正は、従来の社こうした発見と再定義は「厚生」という新たな理念の要請

間というように千差万別である。」

するものであった。

がなにより「国民なる協同体」を意味することを明白に表明

力」という、竹中による社会事業の再定義は、

「国民協同体

が「厚生」理念を具体化するものと受け取られたのである。が「厚生」理念を具体化するものと受け取られたのである。で「厚生事業」とともに「共同体事業」「共同体福祉事業」でまで到る「共同生活体」の理念に立つ社会事業の再定義をのであったと批判して、「家族共同体」から「東亜共同体」のであったと批判して、「家族共同体」から「東亜共同体」のであったと批判して、「家族共同体」がら「東亜共同体」のであったと批判して、「家族共同体」がら「東亜共同体」のであったと批判して、「家族共同体」がある。

ここで「協同」の語とともに忌避されていた事態が何であった。同する人があるのであって注意すべきことである。」 共にする共同であるにも拘らず、これを力をあわす協同と混 2011 斤けられていたことである。「なお共同体の中心観念は人と

程度は勿論、現代に生きる人間と将来に生きねばならない人生活のできるものはなく健康についても好みについても知識社会の単位としてあらゆる問題を含んでいる。……家庭は協明らかとなる。「一つの家庭は単調なもののようで、それは明らかとなる。「一つの家庭は単調なもののようで、それはここで「協同」の語とともに忌避されていた事態が何であっここで「協同」の語とともに忌避されていた事態が何であっ

社会思想史研究

とき、 に欠けているものは「社会性」 ていたかは定かでない。 として見直されなければならなかったのである。こう述べ れた秩序でしかなかったのであり、 た成員に「主婦」を「ばらばらに仕え」させることで維持さ 羽仁にとって、従来の 羽仁が 協同体」論や「協同主義」をどの程度意識 だが、 「家庭」とは、こうした差異に満 であるとし、家族を その主張は、 いまや「協同生活 日本の 家族生活 「社会的 の場 た

らず、

共同体」

興味深い

・のは、

「東亜共同

体」への言及が山口もまた

論

圏に属していた事実を明白に示す

にも

かかわ

通ずるものであった。

協

同

0

語に依拠するかたちで、

訓練の場所」として見直すことを論じた三木の観点に

「運命共同体」としての性格を訴える山

 $\Box$ 

おいては、

「 協 同 \_

0

語は次のように端的に誤りとして

107 〈公募論文〉戦時期日本における「協同体」論と国民統合 一

> て語ら れ るー る可能性をはらんでいたのである。 個 れるような日本国 人の 自覚を必要としない 民 像とは異質 . 感情融合的 な国民生活の姿を喚起 な共 同 態6 とし

## Ξ その産業主義的前提 「協同体」論における 「国民」と「国家」

生産力向上に よる一国 強力な実行体系を可能とする「国家」的見地 して実際、 積極的に定義を与えるものであったことも意味している。 かえって、 言論にもたらす緊張をあらわにしていた。 Ш П 0 民 拒絶は、 社会事業の 向け の一体性の実現は、「協同体」 同体」 た秩序の 協 論が「国民」または 同 再定義をめぐり訴えられていた、 体」という表象が 実現と国民の「生活」「生命」へ だが、そのことは 「国民」をめぐる 「国家」につい 論においても、 の導入とそれに より そ ·

0 配慮という両面を通じて主題とされてい

る一方で、 なる。 な社会へと結びつく、そのような個人のあり方を継続して語 えとは明白に距 玉 [民性] 社会に働きかけ社会を変化することを通じてその 4 離を置いていた三木の議論がこの |運命共同体」といった不変なるものへ 点で問 新た 題 0 Ē 訴

> との 対する責任 理 一解も であり、 語ってい これ によっ て社会的 連帯 は 維 持さ れる」

ら え<sup>5</sup> 社会の組織や国家の制度を作る行為までを技術的なものとと 固有の あるいは「技術」を媒介にして結合するのであり、「技術 の理解がある。三木にとって、人と人とは 見ることは、 の背景には、 個 々人を固定的身分と区別される意味での 「技術」と「人間行為の社会性」とを結び 偏見と見る立場から、 「協同主義」において主要な論点であっ 技術を物質的生産の技術に限定する考えを近 人間の行為すべてを、すなわ 「物を作ること」 職 つける三木 能 た。 54 とし 7

あ る。 。 入れた 程にほ は協同 つべ という全体の現実化 技術がもたらす生産と交通の発達は、 て、「開放」性の要求と矛盾するものでなかった。 は「社会的人間の形成」をもたらし、その意味で「協力或 き国民社会の強調とをさほど矛盾を抱かずに提出 かならなかったのである。 ここでの「社会に対する責任」の強調は、 の徳」と「責任の倫理」を要求するものであったの 開放的」 な の過程、 協同 の追求と、 「社会が世界化されていく」過 三木が、 究極的には、「 個 東 人が 亜」を視野 責任 三木にとっ というの 世 して を持 で い

そもそも戦時を通じた革新を正当化する論理としてつね う観点によるものであった。

各人が自己

社会はかような生産によって支えられている」として、

の職能を忠実に完全に果すということは社会に

三木は、「人と人とは物を作ることにおいて

結び

たとす

れば、

それはひとつには、

技術と生産

の持つ「社会性

持ち出され

ていたのは、三木がいうところの

「生産の

倫

理

と搾取 と呼 は、「有閑、 なる産業人」としての職能的結合が唱えられていた。 の下に設立された組織 た。実際、「協同主義」 め 生産力へ向けて産 創造と業績の協同 の存在しない れる立 怠惰、 場であった。 不労所得等に対する統制と、 業主義的に組織されるも 体」と呼んだように、(88) 協和互助の組織であり、 の国民運動化を目指して昭和研究会 国民運動研究会の会報上では、 森戸が、「国民協同 「協同体」 のとして描 安逸寄生を許さ 体 国民各自の を そこで はつね 暴圧 かれ 「新

勤勉と実績に対する適当なる報酬」の実現といった、

業績主

りか、 除 産労働」の称揚が、必ずしも「労働能力欠如者」に対する排 き生産労働 との一致」、 たとえば、 義的秩序への要求が表明されていたのである<sup>(g)</sup> 身体の健 |接の生産担当 へと向けられてい しかし、この「生産」の立場は、三木が論じてい より広範な 康」や「娯楽」を貶めるものではなく、それ® 風早もまた、「国民の福祉発展と国家の生成 を論じていたが、 一夾雑物によってその果汁を吸いとられることな 「社会的」 向けた なかったということである。 「社会政策」と対照される意味で 視点を要請するものであっ 注意すべきことは、この すなわち、 たように 発展 がばか た。 生

象とした「社会事業」

の領域が即座に切り捨て対象とされた

もしくは労働能力欠如者」を対

「将来的潜在的労働力、

すなわち「労働の制度的尊重を基調とする協同主義経 ればならない。ここでも、 は、 事業」の重要性が忘れられるわけではない にそれが直接 わ ものは「生活最少限の保障」 ものでなく」「『半』生産的若くは『不』生産的な広汎 は いう「社会国家」 各人に生存権の保障される状態」という「社会国家」 国民的業績協同体」の三つの基本的性格 向けた革新は、 歓迎すべきとはいえ、 けではなかった。風早によれば、「社会事業の生産的: 森戸の簡潔な図式によれば、 『生産的』であるか否かのみによって決定する 「国民的生活協同体」、「国民的労働協同体」、 の原則と関連づけられるのに対し、 「社会の合目的 後ろの二つが の実現に向けられるものであり、 資本主義の「社会的 々性質は、 「国民皆労」 のである。 <sup>(4)</sup> へと向けられなけ 決 の な救護 最初 済」と ある 質 理念、 化 0

理へ よれ を意味するのである。 命」と「生活」の 本主義能率」の不合理というものを指摘した際、その重要な いわゆる「社会的」領域をも超えるような意味での国 例として、「自然資源」 だが、「協同体」としての「国民」の発見がもたらしたのは ば、 の糾弾を通じて森戸が公然と提唱するのは、 この荒廃は 主題化であったともいえる。 「国民体の 「資本主義能率」 の荒廃を取り上げている。 永遠的生命を侵蝕すること」 の持つこうした不合 森戸は、 国家其者 民の「生

う一つのより根本的な原則に基づくものであった。

る配慮 配慮と「生産力発展」の て管理されるべき課題として再発見されていたのである。 ゆ 義 が をもも ź 森戸 最 高 の議論  $\overline{\mathcal{O}}$ 社会的」  $\mathcal{O}$ 超える徹 必 能 要が、 率管 はひとつ 領域、 底的 理 |者」となることであった。 国民体」という名の下に、「国家」 な さらに「自然」や 0 「能率」 視点との統合は間違い 極 |端な事例とは の追求を通じて、 「景観文化」 いえ、一 ここでは なく一協 玉 従来 |民| へ に に 資 0

ょ . 対

0 す わ 主

同

体

い

0

よ う に、 表現」 に ľ は、 論の主 という課題にこそ関わって発せられ 三木がこうした特殊な一 0 めて新し 成を 展開 っぱら 語を新たな原理として対置していた事実からもうかがえる 座談会で風早が、三木の |として見る必要を説いていた。 |国民の要求」を「生産力発展の 語 協 したとはいいがたい。 題をなしていた。三木と同席し それはすでに見てきた 0 い性格を持つものとして意識されていたことは 個 ていたとすれば、「 主 人としての完成」 に お V 体性を帯びた て Ŕ 協同主義」 むしろ三木が 国民性の改造」 0 道 開 欠如 徳 てい 放 的 節 この た座談会に  $\sim$ 玉 に対して、「国民主義」 0 全体」 たとい 0 0 な 批 民 国 要 判に 玉 水の たる える。 民 民 世 という主 理解を積 において |界| 向け 集約 0 理 だが 新たな 玉 6 解  $\mathcal{O}$ 風早 実現 的 題 極的 れ が た が 同 極 な

に 69 の

戦

時 力

期

0

協

体 玉

機

能 0 実現

的

再 が

編さ

ñ

た新

たな

よる

民

的 論

協 は

語

5

n

7

たよう

能

関

自己

0

創意を生か

し得ることになるのであ

機

せてい 民統 この 合 意味 たの の国家による実現という点に で、 であ 国民組 織 0 代 表的存在とされ お い 7 は 明 隣 確 組 な 致を す

莧

る

い 本

とい 啓蒙書 してい ろによ 正確に で町村から国家にまで至る 会人としてその一 合理化」 て称揚していた点は、 ように描かれる生活主体とは、 「隣組」 单 構 生活を設計してゆく」ことへ · う -なる統 そのような  $\mathcal{O}$ 中に いれば、「 反映 たといえる。 の執筆者たちが などの「 が消! 協 岡主義」 んてい 制でなくなり、 お 調 極的に受け止められやすいことに 1 查統 「新しい 協同 国 単位としての たといえよう。 民 計 0 的 論 戦 協同 国民! であ を 時下に 理 総て 却 は、 結合され して能率を上げる」ことをこぞ 政 組 組 0 0 て自 0 織 治 織」を通じて「 の希望を述べてい 次 自分の生活を調査する」 羽仁説子が同じ 国 三木は 協 のようにこ 0 民が 基調」 同 由に変り、 実際、 の内に自 認識 でく場合、  $\mathcal{O}$ として自覚 語 下 11 感をも 0 カ 6 わ が 帯びた一 帰 積 触 頃論じたとこ ゆ 6 の生活を見 人はそ . た が %統 0 極 Ź 結 n 0 て全 的 を 組 制 生活 先 は 織 体 この 形 民 面 ŧ 取 は  $\mathcal{O}$ 1) 成 が  $\mathcal{O}$ 

### おわりに

い。むしろここで問題となるのは、「協同体」論が、必ずしあるいは、論者らがその担い手となった、という意味ではな る 資源」 という形象が、 請とが結びついた、そうした秩序を担う「国民」と「国家」 も公認された議論でなく、 れは必ずしも、 つく、そうした「国民」がそこで描かれていたのである。こ 励する「国家」の 生命」と「生活」を積極的に保障し、また「生産性 ある種の 以上で見てきたように、 たにもかかわらず、 であるよりは 国民」 現実にそのような統合が戦時下に進められた、 決して過去のものとはいえないそのことであ 存在を通じて日常生活において互いに結び 構想といえるものであっ 「生活者」であるような個々人が、 戦後においてもしばしば忘却にさ 戦時に論じられた 産業主義的要求と広範な福祉の要 た。 協同 単に 体 「人的 を奨 その

集権的近代国家が社会的諸関係の根絶を実現したものと位置ニスベットは、全体主義を西欧の歴史を通じて発展してきたと呼んだものを想起させるかもしれない。この語を用いて、かつてロバート・ニスベットが「トータル・コミュニティ」

総力戦という時代状況に着目した場合、

この

協同

体

は

同時に社会的な関係を直観しがたい複雑な姿へと変えていく

マインシャフトの不可能を突きつける世界的な交通の現実が

性質、 を示す後者の概念に意義を付与しようとしていた。 作用を見続けてもいたのである。かつて三木は未発表に終 に、 個々人の義務を開放的 る。 る、 ての描写は、今日のナショナリズム論でも繰り返し論じられ 本質的 づけ、 続的関係とは異質な、独立した人格同士の「私と汝」 念との区別を試み、「間柄」といったかたちで把握される連 としての「ひと」概念と、「共存」としての「われわれ」 わった著作で、「人間の社会性」をめぐって、 のに繋がれて」生きる存在、という三木の に生きる存在、 すなわち、 他方では、一人の個人をめぐる関係性を拡散してしまう コミュニティを国家において求める大衆の姿を予感させ その生産と交通の発達を通じた「世界」の現実化能 それ !な現象であることを論じた。 が突発的 「交通の発達」によって「見えない無数のも 三木は、 な逸脱などではなく、 社会の理念へと結びつける「技術 彼が一方で、社会への参与に対する 実際、 「無限・ 現代世界にとって 「現代人」につい 単なる一共在 定な世 閉鎖的 0 関係 力

が包括的な国民統合の像を結果してしまった事態を見過ごせて可能なのか。ここに三木の関わった「協同体」という表象われ」と三木がかつて名づけたような「社会性」がいかにしものであるとしたら、この「無限定な世界」において「われ

ない理由がある

会経営 序がそこで主題とされていたことは疑い得ないのである。「社 民」「国家」 た秩序とどのようにして切り結び、 対照項に置きながら を規定していたのだとすれ 集団の活用に基づく統治が近代日本の国家と民衆生活 とえ擬似的とみなすにせよ、コミュニタリアン的といえる秩 ていた事実を視野の外に追いやることを意味する。 働の場における自生的・自主的な多元的組織を常に ねない。 れな非難か全体主義的言辞としてのみ理解することになりか と「封建主義」に対する批判や まに解決策として採用すれば、 ニティ、 国民」や「東亜」という単位を目標としつつも、 だが . の その場合、三木における、 重 問題であり、 一要性を確認するに至る、 (social management)」と呼ばれるようなコミュニティ 労働組合その他 あるいは、「協同体」や 人対国家という対照法に対して、 との結びつきが問い直されなければならな その文脈においてこそ、 組組 織」を論じた の中間的で多元的なアソシエー ば、「官僚主義的統 事態をい ニスベット流の議論をそのま 執拗ともいえる「家族主義」 「近代性」への訴えを、 「協同主義」をめぐる言論が あるい 協同 くらか見誤るであろ は和合してい 家族や地域 協同 体 制」を自 体 論がこうし 生活や労 それをた 重要視し 0 Í たの 関係 的外 ニミュ 5 ショ 玉

> 哲郎 とみなすものでもあった。「協同」「福祉」「連帯」とい 認識の下、「国土」と結びついた「国民」を「運命共同体」 は、 依然乗り越えられていない過去として問 時に展開 した事例をむしろ戦後においてこそ見出すとき、三木らが 語彙が「国土」と「民族」 高山のこの といった、 によって新たに体系化されたことである。「福祉」や「連帯 をもっぱら否定的な契機として「町人社会」と呼び、さらに 京都学派右 象徴的なことは、戦後まもなくして、「協同主義」 敗戦によってもたらされた「一民族」 への共感をあらわにするかたちで、近代的「結合社会」 した「協同体」 より今日的な響きを持った理念を正面から掲げる 「協同主義」 派としてしばしば三木の対極に置かれる高山岩男 論は、その屈折と両義性とにおいて は、しかし の本来性に結び 同時に、三木よりは和 題の所在を多く 国家 つけられる、こう への復帰との 概念が 、った

(おくむら・ゆうと/戦間・戦時期の日本思想)

>

L

ているのではないだろうか。

(1)山之内靖 する重要な研究としては、高岡裕之『総力戦体制と「福祉国家 柏書房、 ´ヴィクター・コーシュマン 一九九五 九九八年 法的序論 あるいは、 二七三—二七四頁、 三八頁 総 力戦とシ 四六—四七頁、 成田龍 という怪物に 編 などを参照。 『総力戦と現 西川長夫

である。

- う地政学』東京大学出版会、二○○六年、を参照。 う地政学』東京大学出版会、二○○六年、を参照。 う地政学』東京大学出版会、二○○六年、を参照。 う地政学』東京大学出版会、二○○六年、を参照。 う地政学』東京大学出版会、二○○六年、を参照。 う地政学』東京大学出版会、二○○六年、を参照。
- (2)有馬学『日本の歴史二三 帝国の昭和』講談社学術文庫、二〇(2)有馬学『日本の歴史二三 帝国の昭和』講談社学術文庫、二〇信、二一一三頁。有馬は、第一次大戦後の社会に浮上した大衆が参加する主体としての国民へ変じていった契機を、一た大衆が参加する主体としての国民へ変じていった契機を、一た大衆が参加する主体としての国民へ変じていった契機を、一〇(2)有馬学『日本の歴史二三 帝国の昭和』講談社学術文庫、二〇(2)有馬学『日本の歴史二三 帝国の昭和』講談社学術文庫、二〇(2)有馬学『日本の歴史二三 帝国の昭和』講談社学術文庫、二〇(2)有馬学『日本の歴史』
- (3)米谷匡史「戦時期日本の社会思想――現代化と戦時変革」、『思想』八二二号、岩波書店、一九九七年。
- (4)三木の「東亜協同体」論についての批判的検討としては、前掲、岩崎「三木清における『技術』『動員』『空間』」のほか、John Namjun Kim, "The Temporality of Empire: The Imperial Cosmopolitanism of Miki Kiyoshi and Tanabe Hajime", in Sven Saaler and J. Victor Koschmann, eds., Pan-Asianism in Modern Japanese History: Colonialism, Regionalism and Borders, London: Routledge, 2007 などを参照。
- 需を背景に事実として展開していた重工業化全体を指すもの、文藝春秋社、一九三九年、二七一三三頁(以下、引用に際しては、文藝春秋社、一九三九年、二七十三三頁(以下、引用に際しては、文藝春秋社、一九三九年、二七十三三頁(以下、引用に際しては、文藝春秋社、一九三九年、二七十三三頁(以下、引用に際しては、文藝春秋1時日報

- 十二月号、理研コンツェルン出版、一九三七年、を参照。と見てよい。風早「日本産業機構と生産力拡充」、『科学主義工業』
- 務所、一九三九年、九一頁、九八—九九頁。(6)大河内一男「経済機構」、『国家学会雑誌』十月号、国家学会事
- (7)たとえば、『社会事業研究』一月号、大阪社会事業連盟、一九

三七年、を参照

- (9)「日本的性格とファッシズム」一九三六年八月、『全集』十三巻、二六五―二六六頁。
- (10)「社会時評」一九三六年三月、『全集』十五巻、五一―五三頁。
- (11)「時局と思想」一九三七年九月、『全集』十五巻、一八五―一八
- 〔12〕「戦争の清掃作用」一九三九年三月、『全集』十六巻、三八○--
- (13)「社会時評」、『全集』十五巻、五一―五二頁。
- (14)「全体主義批判」一九三五年十月、『全集』十九巻、六六八頁。
- 15)同前、六七○頁。ここで批判されているのは、むろん、和辻哲に際しても、「人間と交流する自然」としてこの視点を強調しに際しても、「人間と交流する自然」としてこの視点を強調した際しても、「人間と交流する自然」としてこの視点を強調していた(「協同主義」の展開た三〇年、五二─五五頁)。三木は、後の「協同主義」の展開た三〇年、五二─五五頁)。三木は、後の「協同主義」の展開た三〇年、五二─五五頁)。三木は、後の「協同主義」の展開た三〇年、五二─五五頁)。三木は、後の「協同主義」の展開に際しても、「人間と交流する自然」としてこの視点を強調していた(「協同主義の理論と実践」、『女性展望』十二月号、婦郎の「風土」は、「大田」といるのである。

- 6)「世界)見写」 しこュモドヨ、『Alle』 上し、選獲得同盟出版部、一九三九年、二〇頁)。
- (17)「(座談会) 現代文学の日本的動向」、『文学界』二月号、文藝春(16)「世界の現実」一九三五年六月、『全集』十六巻、三四頁。
- 評空間』Ⅱ─一九、太田出版、一九九八年、を参照。四巻。三木の「世界史の哲学』──日中戦争と『世界』」、『批米谷匡史「三木清の『世界史の哲学』──日中戦争と『世界』」、『批明を、三木の「世界史の哲学」の展開についての詳細な検討は、入社、一九三七年、二一〇頁。
- (19)三木が責任者となって作成された「協同主義の経済倫理』生活社、学的基礎。一九三九年四月、ともに『全集』十七巻所収、および、学的基礎。一九三九年四月、ともに『全集』十七巻所収、および、学的基礎。一九三九年四月、ともに『全集』十七巻所収、および、学的基礎。一九三九年一月、『協同主義の哲学的基礎・協同主義」のパンフレット(19)三木が責任者となって作成された「協同主義」のパンフレット(19)三木が責任者となって作成された「協同主義」のパンフレット(19)
- (20)「知性の改造」一九三八年十一月―十二月、『全集』十四巻、二一○―二一六頁。
- 『全集』十五巻、一七頁。
- (22)和辻哲郎「現代日本と町人根性(上)」、『思想』一一九号、岩とのの、括弧内の文言が取り除かれている。
- (24)西田幾多郎「世界の自己同一と連続」、『西田幾多郎全集』岩波九六三年。初出は一九三四年十一月から翌年一月までの連載。(23)田辺元「社会存在の論理」、『田辺元全集第六巻』筑摩書房、一

- 三頁)、三木訳の対応箇所では「関係」の訳語が用いられてい た(前掲『ドイッチェ・イデオロギー』、六〇頁)。 『和辻哲郎全集第九巻』岩波書店、一九六二年、一二二—一二 和辻はマルクスの引用に際して三木訳の頁数を記していたが 三木に由来するとの小林の推測(同前、一〇五頁)は誤りである 和辻がマルクスについて用いた「Verhältnis =間柄」の訳語が メチエ、二〇一〇年、第四章および第五章、を参照。 四四頁以下、を参照。また、小林は近著において、京都学派 ら三月までの連載。 『〈主体〉のゆくえ― 社会哲学への転回について三木の果たした役割を概観している。 敏明『西田幾多郎 書店、二〇〇三年、三一頁、 この語の浮上の位置づけについては、小林 -日本近代思想史への一視角』講談社選書 他性の文体』太田出版、一九九七年、 六二頁。初出は一九三五年一月 ただし、
- (25)三木清「ネオヒューマニズムの問題と文学」、『人間学的文学論、(25)三木清「ネオヒューマニズムの問題と文学」、『人間学的文学論
- 五二一頁。(名)『新日本の思想原理』一九三九年一月、『全集』十七巻、五一三頁
- (28)「文学の真について」一九三二年七月、『全集』十二巻、六頁。初出は不明、一九三一年六月刊行の論文集『観念形態論』に所収。(27)「文学形態論」、『全集』十一巻、五五―五七頁、の引用を参照。
- ており、マルクスとジンメルの分析を重ねることで展開されていクス主義的」から「追い詰められ、」までの記述が削除されいクス主義的」から「追い詰められ、」までの記述が削除されが一つの語が「新秩序」「革新」に置き換えられているほか、引用の「マの語が「新秩序」「革新」に置き換えられているほか、引用の「マの語が「新秩序」「革新」に置き換えられている同論文は、一九四二年刊行の『続(23)前掲、三木「ネオヒューマニズムの問題と文学」、四二―四三頁。

間学的文学論』所収稿より引用を行う。 字とされており、 においても、「革命」や「非社会的な社会」といった箇所が伏 いた「ヒューマニズム」論の文脈が確認しづらい。一方、 内容上の加筆も見られるため、ここでは『人 初

- .30)「知性の改造」、『全集』十四巻、一九三―一九五頁、二〇五― 二四頁
- (31) 同前、二一五頁
- (32) 同前、二一六頁
- .33) 「汪兆銘氏に寄す」一九三九年十二月、『全集』十五巻、三九六頁
- (3)座談会「東洋の社会構成と日支の将来」、『中央公論』七月号、 中央公論社、一九四〇年、 六二—六三頁。
- (3)『協同主義の哲学的基礎』、『全集』十七巻、五八二頁
- (36)風早八十二『労働の理論と政策』時潮社、一九三八年十月、一
- (37)風早八十二「強力統制下の労働問題」、『中央公論』十月号、 央公論社、一九三八年、六一頁。 中
- (38)風早八十二「労働の国民的建設のために」、『日本評論』十月号 日本評論社、一九三九年、一三—一四頁。
- (3)前掲、風早「戦時経済の二箇年」、二七頁、三八―三九頁
- )森戸辰男『『新体制』の世界史的進路― 文化的使命」、『中央公論』十一月号、中央公論社、 国防国家の社会的 一九四〇年
- )森戸辰男「戦争と文化 ついて」、『改造』四月号、 改造社、一九三九年、二九頁 長期戦下における知識階層の し責務に
- ) 森戸辰男「戦時社会政策論」、『中央公論』 七月号、 九三九年。 中央公論社
- 森戸「『新体制』の世界史的進路」、一九四〇年

(44)森戸辰男「政治の国民化」、『帝国大学新聞』一九四〇年一月十

とに於ける要救護性」、『社会事業研究』七月号、

大阪府社会事

(45)竹中勝男「社会事業に於ける協同体の意義」、『社会事業研究』 研究』東洋経済新報社、一九四四年十一月、二二頁)。竹中は 着以降、「『協同体』なる文字」を意識的に廃した事実は確認で と「協同」の厳格な区別は見出しがたいが、「厚生」概念の定 七月号、大阪府社会事業連盟、一九三九年。 竹中の議論に きる(「社会政策に於ける『厚生』の理論」、竹中勝男編『厚生

No. 35

2011

社会思想史研究

していると推察される。 をもっぱら血縁的・地縁的なものとして把握することから帰結 七五―七六頁)。磯村の場合、この用法は、彼が 見られる(磯村英一『厚生運動概説』常盤書房、一九三九年一月 たる「第二義的集団」に「共同体」の語をあてるといった例も 縁」「地縁」の「第一の基本的集団」に「協同体」の、「利益団体」 をめぐる論者らにおいても二つの語の理解は一様でなく、「血 協同体」とともに「協同主義」が語られている。なお、「厚生」 三木との共同作業を経たものではないが、「東亜協同体」「国民 と協同精神」が掲載されており、時期的に見て昭和研究会での には、「東亜協同体」論の論者であった船山信一の論説「時局 月号、社会事業研究所、一九三八年、に確認できる。同誌同号 及は早く、山口正「隣保扶助の精神的構造」、『社会事業』十 山口「長期戦と社会事業」、六頁。 山口の「共 「東亜協同体」 同

- 49)「家族観の混乱」一九三七年二月、『全集』十六巻、二一三頁。評論社、一九四三年八月、二九九頁。
- (5)和辻哲郎「国民道徳論」、『岩波講座:教育科学 第七冊』岩波書店、一九三二年四月(引用箇所を含むこの論文からの文章は、書店、一九三二年四月(引用箇所を含むこの論文からの文章は、書波書店、一九三二年四月
- 連盟、一九三七年)は別にしても、連帯思想乗り越え論は多く指導概念の再検討」、『社会事業研究』九月号、大阪府社会事業伴った。山口正のように、「国体」論に依拠する者(「社会事業思想が社会事業の大衆化・国民化を妨げてきた、とする論理を「思想が社会事業の大衆化・国民化を妨げてきた、とする論理を「連帯」

田中拓道『貧困と共和国―― う前提を欠いていたのである。フランスの連帯思想については よれば、それは「強烈なる国家権力の介在」(磯村英一)とい 日本評論社、一九三二年六月、 ジッド/レオン・ブルジョア著、松浦要訳『社会連帯責任主義』 き義務を社会成員に厳しく強制するものであったが(シャルル・ 題の辞」、『厚生事業研究』一月号、大阪府厚生事業協会、一九 九月号、社会事業研究所、一九三七年、増田抱村「社会大衆と 見られる。赤神良譲「社会事業大衆化とその方策」、『社会事業』 〇〇六年、 (solidarité social)」の思想自体、「科学」の名の下に遵守すべ 九三八年、磯村英一「社会事業理論としての『犠牲均分』の思想」: 社会政策」、『社会事業研究』一月号、大阪府社会事業連盟、一 "社会事業研究』 九月号、大阪府社会事業協会、一九四〇年、「改 (Léon Bourgeois) の議論に明らかなように、「社会的連帯 などを参照。もっとも、当時紹介されていたブルジョ を参照。 社会的連帯の誕生』人文書院、二 八八頁)、日本の批判者たちに

- (52)『哲学入門』一九四○年三月、『全集』七巻、一八二頁
- (53)「社会道徳」一九四一年四月、『全集』七巻、四五六―四五七
- (54)前掲、昭和研究会『協同主義の経済倫理』。
- 一九四二年九月、『全集』七巻、二○六─二○七頁。(55)『哲学入門』、『全集』七巻、二二─二三頁、および、『技術哲学』
- (8)「道徳の再建」一九四一年七月、『全集』十四巻、五(57)「全体主義批判」、『全集』十九巻、六六八―六七〇頁

五一三一五

(56)『技術哲学』、『全集』七巻、二八六頁。

- )前掲、森戸「戦時政策論」、二四頁。
- 和社会経済史史料集成第三十四巻 昭和研究会資料(四)』東)国民運動研究会「東亜新建設と協同主義」一九三九年四月、『昭

60 59

- 洋研究所、二〇〇七年、四八三頁。
- 和研究会資料(三)』東洋研究所、二〇〇六年、二六二頁。一九三八年十二月、『昭和社会経済史史料集成第三十三巻 昭(61)国民運動研究会『国民運動とは何か――東亜協同体建設への道』
- (32)「道徳の再建」一九四一年七月、『全集』十四巻、五一三―五一四頁。
- 63) 前掲、風早「労働の国民的建設のために」、一四頁
- 事業研究所、一九三八年、一一—一二頁。(64)風早八十二「社会事業と社会政策」、『社会事業』十月号、社会
- (6) 前掲、森戸「『新体制』の世界史的進路」、一四―一五頁
- 二五頁。の転換」、『社会政策時報』三月号、協調会、一九四二年、三一頁、の転換」、『社会政策時報』三月号、協調会、一九四二年、三一頁、の転換」、『資本主義と能率問題――資本主義能率の全体能率へ
- (6)「『日本政治の再編成』討論会」、『中央公論』六月号、中央公論社、 一九四○年、一○四頁。
- .68)『協同主義の哲学的基礎』、『全集』十七巻、五七七頁。
- (39)「国民性の改造」一九四○年六月、『全集』十五巻、四○九―四一○頁。
- (70)熊谷次郎編『隣組読本』非凡閣、一九四○年十二月。大正期からの「能率」 概念の普及については、William Tsutsui, Manufacturing Ideology: Scientific Management in Twentieth-Century Japan, Princeton, N. J.: Princeton University Press, 1998を参照。ツツイは、大正テイラー主義と戦時経済の知的連続を示す例として、注(66)の森戸論文に着目している(pp. 105 105)
- (72)羽仁説子「生活刷新の前進のために――特に友の会の運動を通(72)羽仁説子「生活刷新の前進のために――特に友の会の運動を通(71)「新生活体制の基礎」一九四〇年七月、『全集』十六巻、四九一頁

- —九頁。
- (73)前掲、昭和研究会『協同主義の経済倫理』、一五二頁。
- 三五四頁、「生活文化と生活技術」一九四一年一月、『全集』十それぞれ、「国民的性格の形成」一九四〇年六月、『全集』十四巻、(74)三木における「人的資源」概念への批判と「生活者」への言及は、

四巻、三八六頁、を参照。

- (76) Robert A. Nisbet, The Quest for Community: A Study in the Ethics of Order and Freedom, New York: Oxford University Press, 1953 (安江孝司/樋口祐子/小林修一訳『共同体の探求——自由と秩序の行方』梓出版社、一九八六年)の第八章、および、pp. 38-44 (四二—四九頁) の現代戦争が社会統合にもたらす影響についての記述を参照。
- ―二五九頁。 ―二五九頁。
- (8)『哲学的人間学』、『全集』十八巻、三六六―三六八頁、三七八(8)『哲学的人間学』、『全集』十八巻、三六六―三六八頁、三七八
- (7)「学問と人生」、『全集』十四巻、五二五―五三五頁
- (80)三木を含む当時の日本思想が抱えたコミュニタリアン的傾向に

家

- Princeton, N. J.: Princeton University Press, 2000. (梅森直之 Modernity: History, Culture, and Community in Interwar Japan, つい 岩波書店、二〇〇七年) 訳『近代による超克――戦間期日本の歴史・文化・共同体』上下 7 は、 次 を参照。Harry Harootunian, Overcome by
- (81)西欧民主国について用いられる「社会統制(social control)」 Everyday Life, Princeton, N. J.: Princeton University Press コトンの。Sheldon Garon, Molding Japanese Minds: The State in 日常生活と国家との関係のあり方を決定づけてきたことを検証 集団の働きが、戦前・戦後を継続して近代日本における民衆の 間層市民との結びつきを背景とするさまざまな草の根的な民間 の概念の提起を通じて、シェルドン・ガロンは、政府当局と中 概念や日本の固有性を論じる「天皇制」概念と区別される、こ
- キーワード:協同体/ゲマインシャフト/ナショナリズム/社会国 (82)高山岩男「協同社会の理念」、『高山岩男著作集第四巻』玉川大 学出版部、二〇〇八年 (原著一九五五年)、五九六頁、五七七頁 五六二—五六三頁。

# アーレントの思想における「権利をもつ権利」の検 (公募論文)

## 問題の所在 権利をもつ権利の再評価

するアゴーン的な空間か、というように 公共圏か、さまざまな視点と観点に発する複数の意見が競合 く共和主義的な理念か、理性的な討論のための普遍主義的な のと把握するかが争点になる。古代ギリシアの理念にもとづ アーレントの思想の解釈においては、公共性をどのようなも において蘇らせたものとして評価されている。そうなると、 ハンナ・アーレントの思想は、公共性の概念を現代

複数の人間が公的な主体として生きることの条件について考

えてきた。 くなる活動の概念は、多くの人々の関心を惹き、影響をあた 念や、こうした意味での共通世界をつくり、維持するもので あるだけでなく、共通世界を欠くならば現れることができな のあいだにあって関係させながら引き離す共通世界という概 えた思想家だったといえそうである。公共性にかんする、人々

たしかに『人間の条件』に着目するならば、アーレントは、 認識は、アーレントが『革命について』で、貧民において奪 レントにとって重要だったのは、人間の尊厳を問うこと、そ 評価することに対し再考を迫る機運が広まりつつある。アー を問うことだったということが認識されつつある。そうした れを欠くなら人間らしさがなくなるものとはどういうものか ところが、このようにアーレントを公共性の思想家として

究者たちにより

「全:

体主

義

0

起原』と『人間

の条件』

0

連続

ひとつには、

7

Ì

ガレ

ット

カノヴァンをはじめとす

á

研

とからすれば、 何が欠乏し えたことがフラン わ 間らしく生きることが かかわらず、 n る必要性 7 いるの 見当 アー , ス革 な か、 違 V い ント 命 11 それを構想するに 厳しくなっ 0) は  $\mathcal{O}$ もの 幸福 失敗  $\dot{O}$ 政 治的 を招 ではない 0 実現を政 思考の た状況に いたことを かと思わ はどうしたら 根 治 底に お 的 戒 自 れよう。 7 は 8 由 É 0 V 取 たい 間 、るこ 違 11 が

7

L

1)

とはどう

い うも

のかを考えた。

エ

フリー

ア

1

ザ

'n

ク

ĺ

以

下の

去

P

0 0 かとい 重要性を主張 j 問 す が る議論 貫していたことを論じるだけでなく、 が現れつつある。

が、 権利をもつ 性に着目することの して現れ 『全体 主義の起原』 権利についての た おける無国 連の 議論 重要 籍 第二巻 者 が挙げられる。 性が提起され 考察だっ 「帝国主義」 祖国であ た。これ れたが、こ. たが、こ. L る国 そこで注目され で試みられ 民国家を追わ は ħ をきっ 第一 0 次 て、 たの 世 カコ れ 界 け

民の

数が二○○○万人を超え、

その大半が

南

側

諸

玉

で

発 内

えるうえで重要性を増しつつあ 義にともなう貧民の大量

る。

難民、

亡命

玉

発生

が

提起する思想

的

課

題

を考

主 対 n  $\mathcal{O}$ た

考の だし 間 大戦以降に 状態 世界 かなる政 民国家以 核 た概念だが 0 増という お お 外に 治 け あ るとい る足場を失った」 7 的 は政党 共 状 同 が う議 失わ 治的 体に 0 況 を目 概 念を れて 論である。 t 共 同 属することの 0 前 めぐる考察が、 11 体 門にして、 状態と捉え、 0 るのかを考え 存在 ア アー できなくなっ な レ ン 11 , 状況 抜 ここでいう 1 ア レ はそれ ントが、 Ì にあ た末に た人間 を 足場 導き 無国  $\mathcal{O}$ 思

> 界疎外に対抗するために、 ントを 居 ように 動機 場 派の. ゔ 述べ ゖ 喪失とい たの てい は、 る。 · つ 彼女が 公的 た現代的 彼女は、 な 世界 世 な課題であ 界疎 の復権をめ 人権という 外 と呼ぶ、 0 問 ざした 題 0 中 ア 心 0 制 世 退 V

立や宗 時代 たこの概念が、 あり方についてアー ある多くの さら 状況の変動にともない 教的 原理 権利 問題に取り 冷戦以 主 をもつ権利は、 一義に V 降 組 発する内戦と難民 ントが考察を試みる過 んだ® だ® 0 グ 再発見され 口 ーバ 二〇〇〇年 ルな政 る。 0 沿状況 無国 代以 増 仧、 程 降に で 導き 籍 者の 市 場 お 存在 原 出さ こっつ 民

ており、 場合に 具体的 態が進 1  $\mathcal{O}$ 考 には 行 のみ失わ さらに新自由 す つつある現 な 現 代に n わ る<sub>印</sub> ち 何 お 状に 5 ŧ 主 かの 0 義のもと、 てこそ真価を発揮すると考えること お が VI 政 11 く て は<sub>(0)</sub> 治 0 た 的 社会的 共同 V 人間 何 かをめぐるアー 体 から 排 が 人間 ŋ 世界 離され わ れる事

一から、 Ĭ 権利をも 0 思考を、 0 権 制に 公共性を提唱 0 11 ての 考 た思想家として 着 目す

が

できそうであ

ア Ŀ

る うである。 の政治体の構想がどういうものであったかを論じる必要があ れ刻印されていることを論証 これについての思考がのちの『人間の条件』などへと継承さ レントがどのようなものと考えたかを明確にするだけでなく、 捉え直すことである。そのためには、 利をもつ権利についての思考を基礎に展開されたものとして ていた潜在力を切り縮めていくことになった、というように。 治的存在を追放するものであり、 開くための概念だったが、 国籍者という非政治的存在のあり方に即した政治体の展望を ス・バトラーがほのめかしている。 の思想を考え直すことが重要な研究であることは、ジュディ 無国籍者と権利をもつ権利についての考察が えることはできないか。 ものというだけでは捉えきれない射程をもつものだったと考 えるのとは別のやりかたで把握し直すことができるといえそ へとどう受け継がれ変容したのかという観点からアーレント 本稿で試みたいのは、 彼女が提唱した政治体の構想は、 ントがいう権利をもつ権利がどういうものである アーレントが構想した政治体を、 じっさい、『全体主義の起原』での のちの公私の区分の導入は、 し、その観点から、アーレント 初期の政治体の構想がもつ 権利をもつ権利とは、 権利をもつ権利をアー たんに公共的な 『人間の条件』 非政 無

> 要がある。 で享受できる市民権とも違う。 てもつものとされる抽象的な人権や、 として読解可能であることを示唆することができるだろう。 ことのできない政治体を構想するためのヒントを秘めたも る。それゆえに、 提示した権利がどういうものかをめぐって解釈がわかれて 由だろう。それは、 つ、権利をもつ権利について、一定の定式化をこころみる必 それにより、『人間の条件』が、公共性では括る いくつかの代表的な解釈について検討し ひとりひとりの人間 この独特さのせ 玉 民国家の が生まれ 庇護 ながらに 彼女が のもと

# 権利をもつ権利の概要と解釈

1

権利をもつ権利の概要

内部の諸権利を守るために定式化されたもの」である。 奪われているのかを考えることではじめてみいだされる権利 ムの中で生きる権利」と定義する。これ レ 前の平等、思想の自由とい のことである。この権利は、 からも見放された状態にある無国籍者にお 見に基づいて人から判断されるという関係の成り立つシステ ントのみるところ、 アーレントは、 権利をもつ権利を、 抽象的な諸権利は、 った抽象的な諸権利とは違う。 自由、 「人間 は、 「所与の共同体 幸福の追求、 いて何が決定的 がその行為と意 いかなる共同  $\mathcal{O}$  $\mathcal{O}$ 

ア

カコ

についてはいまだに決定的な解釈は提示されていない。

ントがいう権利をもつ権利が独自であることがその理

よって

徹

底的

に暴露されたと批判する。

人間

であるとい

Š

つあるとい

えよう。

T

Ì 類

V

ン

1

0 議論が

見直され

るの , て 再

である。

体的

状

い況であ iz

0

たが、

似した状況が現代に

におい

来し

0 具 Ì 郷 0

ント

対

Ļ

権利をも

0

権

利に

0

V

て考えるよう強

11

る

T

ても、 れ 6 かの を欠くならこうし それを意味 政 治的 共 同 **水あるも** 体 た諸 に属 のとし 権利 して は 11 7 実効性がな ることを必須条件とす 判 断 権

的

権利

を意味

0

あ

るもの

として持ち、

カ

:つ行

使するに

は

何

Ź

のシステムが ない いからだ。 してくれる他者との 利を主張

関

節

人権

0

概念が依

拠する想定 権利をもつ

0

非

現実性に

た

1

する告 11

|発と る普

0

アー

ントが

V

· う

権利

 $\mathcal{O}$ 

独

自

性

は

わ

ゆ

関係性 無力であることが、 アーレントは、 0 奪うべからざるものとして、 て、 して提起されているところにあ たとえ一人の 有効性には変りがない」とされているが、 権利は、 上を奪 わ ħ 人間 人間が人間社会から締め出され 孤立し 権利についてのこういった想定が非 的 な自 現実に人間社会から締め た無国籍者の大量 然から 自 る。 明の真理として備 直接に生ま 普 遍的 |発生という現 れ 人権 出され これにたい たとして 誰  $\mathcal{O}$ わって にお 概念に 現実的 他 過者との 1 象に して もそ いおり、 ても お VI

無国 摘するように、 か 抽 っった。 よって 象的 自 者とい で 状態 は 赤 明 間 裸な存 6 0 ここでいう自然は政治体 尊 カコ 形容する。 8 に実現され得なかった」。 厳 在に 出さ は . 対 し 〈彼もまた人間 れた状 て世界 7 Ì 態にある人 ガ は レ 何ら ツト  $\mathcal{O}$ 畏 という単なる事実 Þ 人為性 アー 敬 力 0 赤裸な 0 念を示 グヴァ (artifice) Ĭ あ さな が り方 は 指

> と対 れ無力となっ 人権という抽象概念に頼るのではなしに 2置され いだが、 7 た人間 11 る。<sup>17</sup> そのため が ĺ 増 に立脚すべき土台となるもの 大していく レ ントは、 、状況 この · 構 iz 自然状態 想す 即 Ĺ 、る必要があ た 政 と追 治 体 を る 3

と自国 てい 再評 ムの と説くの なくなってい しているのにも 権利をもつ権利という概 アー 終焉によって激化 く人々 台頭とともに市 価され 0 レントの 政府による保護 が増 るの るという状況に 加し かか は、 権利をも 場の ていく状況においてである。 わらず、 グ L た民族 口 念を提 純然たる力 を喪失した人々の 1 0 バ 権 おいてであ 多くが 利と 間 ル 対立 提起し 化に 無国籍者に 2地球 が ともなう移 て へと晒さ もたら xり、 、 る。 上に 大量発生は れて 居場場 ネ かんす した難 オ 民 生ま 貧困 リベ ※所を持 民 冷 る

戦 議

体

論

が

5 増

得 加 制 が

ラリ

ズ

れ 12

故 な

する考 前提 る。 なる足場で だがこ 権 察が 利を 0 もつ ある れがど あ 再 鰰 ŋ 権利とは 価 方 の はさまざまである。 さまざまな諸 ような 権 利をも あくまでも 権 利 で 権利 つ権 あ るか 権利 莉 が意味をも とは、 代 を明 表的 であるとい 諸 6 な 0 権 ŧ か ため 12 利 0 0 は 基礎 0 ようと 0 前 提 あ

となる関係性のシステムであり、 の危機に脅かされているという見解に着目し、 うものかを明らかにしようとする考察がある。 このシステムがたえざる崩 それがどう

### 2 ベンハビブの解釈 帰属の承認

政治形式の構想がみえてこないことを問題化する。そのうえた政治形式はいまだに強固で、この先例のない状況に即した 国以外 る。 化に対応した政治体の構想にとって不可欠になると述べてい じた政治的 で、無国籍状態に置かれた人間の増大とは、 いう状況にもかかわらず、 われたものであった。この期間に、七五〇〇万の人々が出身 世紀の最後の三五年である、一九六五年から二〇〇〇年に現 九一〇年から二〇〇〇年に増加した移民の半分以上が、二〇 でおこなった議論がある。ベンハビブは、「驚くことに、 た権利をも 前者の代表としては、セイラ・ベンハビブが『他者の権: Ď 国に移り住もうと越境移動を開始したのである」と 危機の根幹にある現象であり、だから彼女が提唱 つ権利についての考察はこれからのグロー 国民国家的な領土的主権に依拠し アーレントが論 バル 利

徳的な命令を呼び起こす権利であるという解釈である。 釈するが、 こうしたことを前 基本となるのは、 提にベンハビブは 権利をもつ権利とは何よりも道 アー V ント 0 議 論 それ を註

要求の相互承認は何に基礎づけられるのか、

それは人類その

では、 十分に応じることができないことを問題化した。 じくするものにのみそれを付与する国民国家的な共同体では テムの中で生きる権利」と定義し、文化的民族的 意見に基づいて人から判断されるという関係の成り立つシ たしかにアーレントは権利をもつ権利を「人間がその行為と いうことの は 「人は何らかの組織化された人間共同 承認」 を要求する権利である、 体に『帰属する』と ということである。 そのかぎり な出 自を同 . う ス

うるものである」。これは、何らかの人間集団へと帰属するて、われわれが判断される政治共同体においてのみ実現され で「道徳的に」読み解く試みであるといっていい。こうした 解釈することに重点が置かれている。それはベンハビブ自身 ことの要求を、それ 為や意見をつうじて、自らが行ない、 が かぎりは承認せねばならないという責務を説いたこととして 利とは、生まれたときに定義される特性ではなく、 ビブの見解は適切なものといえそうである。 る権利があるという意味で権利をもつ権利を解釈するベンハ 属性とかかわりなく何らかの人間集団に属することを要求 存在であれ、生まれの偶然性ゆえにつきまとう民族的文化 認めるように、 いかなる国民国家からも締め出された無国籍者とい アーレ がいかなる人間であろうとも人間 ント 0 議論を力 語り、考えたことによ 1 的 「権利をもつ権 な 用語 自らの行 0 的 す

排

12

のではない のかとアー は考えたというように、 ン

レ

ント

ビブは考察を 進め て 1

者

帰属することになる関 このことゆえに、ベンハビブの 係性 0 システムをアー 解釈に お 11 ては、 1 無 - はどの 玉 籍

0 1) 同 にとっては、 が、いったいここでいうなんら 互. 集団の成員として承認されることの要求とそれ である。 ようなものと考えたの かにして応答し 性が可能かという問 かという問いについ 性として、 ベンハビブは、 無国籍という存在の 人類その 除することなしに迎え入れるの t かということについての考察が ては明確に答えてい よりも のを根拠とするものとして 権利をもつ権 かの あ 無国籍者 人間 り方にお 利を、 集団とはどういうも な  $\mathcal{O}$ 帰属 V ) いていかなる共 なんらか ベンハビブ (D) の要求 責務 か 护 という 握 不十分  $\mathcal{O}$ 作する 人間 の相

は従わ や探求され いてのアー を解釈し いのほうが重要であり、 t の、 な がどう ている。 カコ 彼女のより なか いう 民主的 レ ア ントの考察において、「国 É 1 0 た® に主 そしてベンハビブは、 Ō レ 経 かを明確 と述べ 験的で、 1 権的な共同体 は、 その 権利 ている。 に提示することは 問いを考えるためにア 柔軟で、 こをもつ をい ベ ンハ 開 かに構 権 民国家のモ 権利をもつ かれ 利を基礎 ピ 三築する なか ブ た考察は が とする 権利に 0 デ 1 たと 、うよ ルに カコ V ン

えるかも

n

な

1

だがそのような新し

11

政

治

体の

構

想が

この

組みをこえた政治体についての  $\mathcal{O}$ 重要であることは述べ 条件』 に おい て発展させられることになる、 てい たし、 考察を萌芽的 0) いみなら ず、 提示し 玉 民国 5 0 こ い 家  $\mathcal{O}$ 人 枠 間

ア イザック の 釈 人間 の尊 厳の新たなる保証

3

の喪失、 民権、 うなものの喪失である。 てではなく、 権利とは、 界における居場所の剥奪」であると述べている。 こで意見が意味をもち、 アー 自由や正義といったものよりもいっそう根本的 ント 行為し、 権利という言 このような居場所、 は 意見を発することそれ 人間 0 つまり 葉が連想させる抽象的 行為が実効性をもつことになる、 権 峲 0 アーレントが 根 ないしは行為と意見 本的 な剥奪につい 自体の条件となるよ いう権利 な仮構物とし それ て、 が をも な 意味 £  $\mathcal{O}$ 市

権利 ものとして解釈 n も重要性にも気づか に着目するなら えたり は、 破壊されるなどしてはじめて有り 居場所ない ば することもできるだろう。 ない 普通 しは存在 E が、 生きてい そこから追い 0 ための条件であるとい 、るなら 難み 出され ば 人は たり その 存在 う 側 さ 面 ている言葉であると考えることもできる。

をもつことの条件となる何もの

かを言い

表

す 0 まり ため

11

6

n

権利 に用

をも

論文である。 ような解釈を提示したのはジェフリ ア イザ ツ ク は 論文の 冒 頭 で、 権 ア 利者 ゖ 0 ツ 発 ク  $\mathcal{O}$ 

題が

あり、

それも、

人権の問

題を道徳や法哲学

Ď

題

アイ 問 という事態に触発されたアーレントの思考の核心に人権をめ

ザックは、 受することのできる能力が奪われている」、というように。 ではなく政治の問題として考えていたと述べている。 者として行為し、 は、「彼らの基本的な人間の尊厳が、道徳的で政治的な行為 であることを把握していたことに注意を促す。 ものがまったく無力で空しくなる、そのような根本的なもの うなものであること、それを欠くなら自然権による保障なる にしてそなわっている自然権ではなく、まさしく居場 アーレントがいう権利とは、人間に生まれながら 彼らの仲間たちのあいだで安全と自由を享 無権利者から 新のよ

そしてつづけてアイザックは述べる。「アーレントが主張 人間 人間の尊厳は新しい保証を必要とするが、という の自然権を尊 重する平和な共和国のコスモポリス たことにある。 (action) アイザックは、

クは、 概念が無効化したあと創 判的である。 保証は破壊されてしまったからだ、ということだ」。 という、一九世紀的でカント主義的な観念としての旧来型の するのは、 ŧ つ権利を基礎づけるも アーレントをカント主義的に解釈することに対し アーレントにとって、 のにならない。 出すべき新しい保証としての権利を カントは、 それ はむしろ克服 旧来型の人権 アイザッ て批 す

> 地球規: みずからの普遍主義を定式化するうえで依拠したヨー 捉えられている。 模でのものという意味で世界的現 アーレ ントが問題化した無国籍者の発生は、 象で あ り、 カントが ・ロッパ

が適切であるかは慎重に考える必要がある。 的な経験では捉えることができない。 の解釈において重要なのは、 につくりだされるものとして構想しようとしたことを把握 証するものを、 アーレントのカント評 旧来型の人権概念にかわるものとして、 温に アーレントが、 ついてのアイザ 人間の尊厳を保 だがアイザック ックによる解

からの とに異議を唱え、 て提示しなかったとはいえ、 つまりそれは、 の保証と唯一 釈における活動概念が英雄的な行為として把握されてきたこ へと受け継がれたと主張する。 証としての権利をもつ権利についての問い 回答として構想された。 政治理論をはっきりと人間 の概念である。 かかわるものとして構想されていたと論じる。 『全体主義の起原』で設定された人権 たしかにアーレントは 『全体主義の起原』 アイザ 彼女がいう実践 彼がそこで着目するのは活 ックは、 の尊厳にか で提起された新 従来の 人間の条件ではみず が、 ぼ かわるも 『人間の条件』 アーレ 人間 のとし ント解 0 0 )尊厳 問 保 題

となると、 活動がつくりだす公共空間というアー ント 0

お

いては、

カントがいう普遍主義は、

狭く、

べきものである。

アイザックによれば、

アーレントの議論 地方的なものと

く状況に抵抗しながらそれを救出し、

自然権の教義に訴えるのではなく、

みずから

Ō 尊厳を、

そ

存在

新たに保証することを、

ザックによれば、

アーレ

ントは、

人間の尊厳

が脅かされてい

アイ

証をつくりだすものとして捉えようとしているからだ。

何かをつくりだす能力としての活動を、

人間の尊厳の保

の活動を強調することによって」おこなう必要があると考え れにかんして何かをおこなうことでのみ獲得できる人間. クの

うように。そうやって考えをすすめていくうえでも、アイザッ

議論は重要である。というのもアイザックは、何かを始

125

たが、 明され

そ

れは活動が

つくりだす人為的:

な空間として実現され

される、ということである(ここでカノヴァンが着目するのは『全

口

0 7

自然権に基

礎をもつ

抽象的

な人権は無力であることが

証

れを踏まえるなら、

無国籍者を発生させる状況にあっ

た。それゆえに、新

たな保証を構想せねばならなくな

るということになる

ようの もち、 たな保 を突き詰めて考えた果てに公共空間 うことになろう。 想 は、 ないものを権利をもつ権利と表現したが、これが 行為が実効性をもつことになるための条件としかい 証となるべき権利をもつ権利の構想の 『全体主義の起原』 つまりアー で提起された、 レントは、 の 構想が結実した、 そこで意見が意味を 人間 発展であると 0 尊 厳 とい 何 0 カ V 新

> Ξ ――『人間の条件』権利をもつ権利の が展開 における政治体の構想へ

動力が に対 域は現実の開示にとって必要である」。つまり、 とについては、 討される活動の概念は、 把握している。 それを全体主義運動にたいする批判的考察からの アイザックの解釈は独自 の考察が、『全体主義の起原』での考察の発展形態であるこ 体についての萌芽的考察であったこと、『人間 尊厳の保証となった国民国家的な政治体を超えた新しい なものとして捉えていこうとするものである。 もつ権利の考察を、 "人間の条件』における政治体、 ア 1 Ļ 的 イザックの解釈 特質 『全体主義の 何であるかを問う果てに見出されたことを捉えてい な虚構性 すべてがみられ議論されうる政治的 である現れ カノヴァンも指摘してい 「全体主義が虚構 ないしは虚偽性に 起 『 人 間 は、 原 このもの この新しい政治体を形成 『全体主義の起原』 における新 空間 の条件』へと発展 は、 ではない。だがカノヴァンは すなわち公共空間につい 的で幻影 全体主 たい U い 政治 る。 する批判として 義 的な 体の に 運 に自 そのかぎりで してい 領 カコ おける権 動 の条件』 模 公共空 域で、 曲 展開とし していく つて人間 品な公的 く萌芽が 1 デ あ で検 る 政治 オ 利

7

原

0 的 を

ものかという問いが『人間の条件』へと受け継がれているというわ他者とかかわる領域を失っている。そこで失われた領域はどういう義が鼓吹するイデオロギー的な論理にとらわれてしまった人間は、

体主義の起原』第三巻の「イデオロギーとテロル」である。

全体

主

けだ。)。

クは、 保、 もつものとして考えられるようになるのかについて、考察が がどういうものであるかについては議論が十分でない。 かの人為的な形式を基礎とすることを強調するが、この形式 説の場において交流し参加する自由」を列挙し、それが と身体的な保全、侵略と強制退去からの家と居場所の安全確 であるかについては、立ち入った考察をしていない。アイザッ しながら彼は、 治体についての考察に受け継がれていると考えている。 権利をもつ権利についての考察が『人間の条件』における政 これに対し、アイザックは、『全体主義の起原』における みずからの関心を表明し聞いてもらえる能力、 権利をもつ権利を基礎とする政治体がどのような形式を アーレントが重視した価値観として、「個々人の安全 活動が形成する新しい政治体がどういうもの 公的な言 つま しか 何ら

第一版の序文からの引用である。「人間の尊厳は、新しい興味深い見解を引用している。それは『全体主義の起原』じつはアイザックは、論文の冒頭で、アーレントのきわめ

0

十分ではない。

旨はつぎの三点に要約されよう。

とは排除しないということであるが、 それを、地球に立脚し人類のすべてを包括しうる開かれたも ものであることを示唆するものである 共有しない人間を排除する国民国家の排除性を克服していく のとして展望される、というわけだ。 ているという互いに矛盾している二つの作用を同時にもつも している。新しい政治体の形式は、 のである一方、 し制限されたもの、境界画定されたものとして構想しようと 第一には、その形式の特質である。ここでアーレントは、 他方では、 限界づけられ、 開かれつつ境界画定され これは一定の国民性を 開かれているというこ 領土的実体に根ざ

文明の本質的な構造の破綻にもとめられると述べている。すて、故郷喪失と根無し草化であったと述べるが、その要因はアーレントは、帝国主義にはじまる時代に固有の経験につい第二には、このような政治体が必要とされる理由である。

6 な ゆる伝 お ち 統 わ 的 いなす n わ 諸 n 要素が 0 政 治 まとまりを欠い 的 お よび 精 神 的 た集 な /塊となる 世 界  $\mathcal{O}$ n あ n とあ

に なる。 る。 る。 な ないま よれば、 政治世 おも人間ら 人間的 て が 固 な生 界 有 こうい 0 0 存を とな 況 破綻と根 価値を い生活を保 がこうした. 困 0 た政 喪 難 無し草 にし 失し 人間 治 証 7 的 経 ていくようであ 0 化が 世界 する土台はどういうも 目的にとっては普 1 験 く事態を引き起こす。  $\mathcal{O}$ 進行してい  $\mathcal{O}$ 要因であっ 破 綻が、 ŋ く状況に た。 根 無し 1通で ア 間 草化 には は 1 のであるか あ 伝 な V ってな 統 という、 V 玾 ン 的 トに ŧ 解 な  $\bar{\mathcal{O}}$ L

この 第三に 問 V たは、 が ここでア アー レ ント ĺ V  $\mathcal{O}$ ント 政治 体 が、 0 構 政 治体を 想の 根 新 底に あっ V ŧ た 0 とし

めてい 女は n て展望しようとしてい 0 遺 る 過去においてよかったことをとりあげてそれをわれわ 産と呼ぶことはできな 政治体は、 過 ることである。 去 0 い」と述べ、ノスタルジ 復古としてではなく、 引用箇 所の すぐ後で彼 あくま 1 を戒

でも は n 在的 なら t にほどに 0 只 0 新 な過 中に で 過 あ 1 る 酷 程 ŧ お で非 を 1 のとして、 、て構 両 義的 うわ 人間的 想さ シト いけだ。 なも それ であろうとも、 n は のと捉えようとす なくてはならな 述べている。 そしてこの新しさ ŧ 根無し草化という現在的 そこ っわ る姿 n から背を ح わ 多勢に 0 n 0 志 0 過 時 向 程 根 向 代は ざし け な過 がど は Ť

妙

も良

ことを悪い

ことと結び付け

Ź

11

るが

そ

n

は

帝

権  $\mathcal{O}$ 

利 政

0

考

察

が

ネオリベラリズムと市場

原 レ

理 ン

主 1

義

0

治

玾

で

あ

ったといえよう。

T

1

 $\mathcal{O}$ 

権利

をも

りアー 地球規 しての をすす らすのでは 0 に 見いだそうとすることで可 膨張 なることなどなかっ 主 義 模の かて レン 玉 0 民国 トは、 政治 は無国 膨 なくその V く過程でも 張 家38 体を展望し 0 [籍者を大量発生させた ため の枠内に 新 Ĺ 過 酷 0 11 ただろうとい ii さの 政 あった。 膨 治 て 張 能になると考えて 封じ込め 裏面に . 体が、 Vi くきっ が な これは 現在 られ 積 カ 0 カコ 極 0 た具合 的 的 け 反 たならば 7 とな 排 で な 1 面 創 過 た 除 だ® 政 的 世 造 程 りうる。 な共 的 治 世 界 カ 5 帝 界 な 体 0 目 を 同 玉 が 「をそ 体 つま 体 主 面 き 化 義 0

2 政 治 体 め 危 機に か h する認識 の 貫 性と

く は できる。 に提起され 8 それをふまえて構想され えるうえでい 義にはじまる時 「人間な  $\mathcal{O}$ 『全体主 保 故 証となる 郷喪失と根無し 論39的 7 義の な生存 たも まだに意義をうし ガ 起 根本的 のであ レ 代 原 ツ 状 を可 1 況 な条件 を説 草 能 り、 0 とす た政 サ 化が強いる過 そ 朔 権 V 公治体に 利をも るのに 1 が するため n ズが なっつ れゆえに、 何 で ?述べ てい あ つい 必 0 権 要であ る 酷  $\mathcal{O}$ てい かを ての な 現 な生を生き延び ŧ 利についての 代 いと考えることが  $\mathcal{O}$ る条 لح 展望 るように 0 問 時 いうだけ 件に 代状 は Ø É 考察 0 況 帝 る で 7 7 な

民国家が再編されていくことにともなう貧困化、

社会的

)排除、

移民の増 先に検討したように、政治体についてのアー いくことを可能にする条件が何であるということになろう。 問うべきは、こうした状況にあってなおも人間らしく生きて 1 ると考えられる。 (々が増えていくことの問題であると考えるならば、 くのは、 加 において再評 アーレ 人間らしい生活が困難になる人々が増えて ントがいう権利をもつ権利を失っていく 価されていることの 理由 レントの考察の はここにあ そこで

核心にあったのはこの問いであった。

あった。

世

た時 体が、 別問題とい る問題と、 なりかねない。 て平和になればおのずと解決される問題であるということに は、戦時という異常事態に固有の問題であって、それが終わ るならば、 来したと考えることもできるだろう。だが、そのように考え に深刻化した、 なった。 これがおよそ五〇年のときを経て、 代におけるその 第二次世界大戦後の、 それはサマーズがいうように、 その 権利をもつ権利の喪失と政治体の危機という問題 うことになる。 権利をもつ権利の喪失の拡大と国民国家の解 あとの そのかぎりでは、 中 『人間の条件』 断期 『全体主義の起原』で構想された (国民国家の再生) をはさんで再 繁栄と社会民主主義が行き渡 『全体主義の起原』 などに 再び 帝国主義戦争ととも におけ 問われるように る問 題 におけ には 0

政

治体は、

あくまでも戦時という例外的な状況に促されたも

のであっ て、 平 和の到来とともに忘却されたということにな

取、 ろう。 のは、 めの生産を自己目的化した経済復興を代償とする、 経済復興を例にして述べる。 論じられている。アーレントは、 も解決されることがなくいっそうの深刻化をみた問題 重要課題とされ、 ところが 事物の破壊、 界のすべての事物の価値低落の無慈悲な過 『人間の条件』 都市の荒廃であったが、 のみならず、 でも、 そこで起こっ 第二次大戦後の繁栄の 大戦後のドイツの 政治体の たの その根底にあった 危機は依然とし んは、 生産 奇 ハ々の搾 が助的な 時 元のた 対期に 7

財産 立っている」もの、 が公的な世界にかかわり行為することの条件となる。 として概念化する。 ものである。 対 分の場所を占めること」「政治体に属すること」だが、 れ商品化していくことを問題化するが、 前」として、「人間の世界性にとって最も基本的な政治条件」 レントは財産を、「共有世界のうちで私的に所有された分け し富は、 アーレントは、 (property) 「社会全体の年収にたい そして富は、 の商品化、富 世界の事物が生産消費の つまり、 公的世界とは異質とされる社会に属する 財産に対立し、 それは (wealth) する彼の分け 「世界の特定の部分に自 の とりわけ 過程 それを脅かすも 転化である。 |へと組 前か 重大なのは . ら成 み込ま

失として概念化されたが、『人間の条件』では、

私的なも

 $\mathcal{O}$ 

有財 積 は 産 が 私 富 有 財 産に多くの考慮を払ったことがなく、

として概念化され

る。

「近代社会における、

この富

あ

巨

大な

居場所な

11

しは属することの重要性をめぐる考察

0

むしろ

て把握できるということを捉えたものとい

える。

を犠牲にした」。 財 産 の 商 品 化 の蓄積と対立したときは、 (富への 転化) とは、 公 的 いつでも、 世 界にか 私有財 か わ るこ 産

を押し なる。『全体主義の起原』 第二次大戦後の繁栄期にドイツで進んだ政治体の危機 との条件が 難になる事態である。 居場所の喪失という問題を見いだしていたということに 進めていく事態である。こうしてみるとアーレントは 掘り崩され、 公的世界としての政治体 そこにおいて居場所を占めることが では、 それは権利をもつ権 の不安定化 利の喪 0 根底

波に苛まれ、 できるようにするも は明らかであると述べている。  $\Delta$ ベンハビブは、アー によって脅かされ不安定化していくこととして概念化される。 との条件という意味での私的なものの剥奪として、 として、それも世界に場所を占めること、 見解は、 レスが増大してい 『全体主義の起原』と『人間の条件』 日 Þ 養い、 く現状と関連させてみるならばこ レントが 個 !々人が公的世界に現われることが いう私的なものについて、 つまり居場所としての私的 政治体に属するこ 連続性 富の 0 ホー 蓄積 意義 が 荒 な

なくさらに進行したの

はその }

で

、ある。

第二次世界大戦のあとにな

0

終わること

その危機をアー

ン

は、

世 ため

|界疎外と概念化する。

0

利をも つ権利 原 0 剥奪が政治体の での考察は (二人間) 危 機 0 の条件』 根 本に では . あ 0

標は、 強い となしに拡大することだった」) ということだ。 資本主義の成立と富の て論じられる。 のに対し、 特有のこととして、 る。 やはり富の蓄積による財 義期をその一部分として含み込む資本主義 しての政治体の危機を招 たという『全体主義の起 ただし、『全体主義の起原』では、 た政治体の解体、 政治権力の範囲を、それに応じた政治体を新たに創設するこ 『人間の条件』では、 政治体の危機 対外的な資本輸出が要請する膨張 蓄 不安定化 積の 産の いたというようにして展開されて 価値低 開 は、 の帰結として論じられ 始とともに より広い (「帝国主 帝国主 落 それは帝国 義 剥 義 視野 はじ に固 奪 期 的 以 が 政 まっ から、 有 前 公的なもの 公治の本 の 1主義期 7 問 お ってい 帝 政 題とし 来 策 0 る 目 が

とする資本主義経済の成立であ 陥るということであるが、 共通世界としての政治体その その ものが 要因 6 たとア は、 不安定化し 1 富 レ  $\mathcal{O}$ 蓄 ン 1 解 積 体の を は 至 う。「土 危 目 機 的

地を収

用

定の集団

から

彼らが

世界に占め

7

た場

派を

経済の勃興を促す条件となった」。居場所の剥奪は、労働者に転化する可能性がつくりだされた。これは、共に資本主義原始的蓄積が行なわれ、同時に、この富を労働によって資本奪い、彼らを生命の急迫に曝すこと――これによって、富の

の条件の剥奪である。 の条件の剥奪である。 の条件の剥奪である。 の条件の剥奪である。 という二重の保護を喪失するが、これは政治体に属すること という二重の保護を喪失するが、これは政治体に属すること という二重の保護を喪失するが、これは政治体に属すること の条件の剥奪である。 の条件の剥奪である。 の条件の剥奪である。 の条件の剥奪である。 の条件の剥奪である。 の条件の剥奪である。 の条件の剥奪である。

状態にあるものとして、

つまりは居場所を奪われた結果、

公

た

要の急迫にかられて世界への配慮や気遣いから遠ざけられ

階級の創出を意味した。アーレントは、労働者を、

生命の必

この基本姿勢は、『人間の条件』でも継続されている。起こされることへの危機意識に始まっているといえようが、そこに属する条件となるべき居場所の剥奪によって引きが、そこに属する条件となるべき居場所の剥奪によって引きが、そこに属する条件となるべき居場所の剥奪によって引きが、そこに属する条件となるべき居場所の剥奪によって引きが、そこに属する条件となるべき居場所の剥奪にして解アーレントの政治的思考は、以上からあきらかといえよう。

# 3 新しい政治体の展望

かぎりその再興は不可能である、ということである。 カノヴァンが指摘するように、アーレントがいう政治体は、カノヴァンが指摘するように、アーレントがいう政治体は、カノヴァンが指摘するように、アーレントがいう政治体は、カノヴァンが指摘するように、アーレントがいう政治体は、カノヴァンが指摘するように、アーレントがいう政治体は、カノヴァンが指摘するように、アーレントがいう政治体は、カノヴァンが指摘するように、アーレントがいう政治体は、カノヴァンが指摘するように、アーレントがいう政治体は、カノヴァンが指摘するように、アーレントがいう政治体は、カノヴァンが指摘するように、アーレントがいう政治体は、カノヴァンが指摘するように、アーレントがいう政治体は、カノヴァンが指摘するように、アーレントがいう政治体は、カノヴァンが指摘するように、アーレントがいう政治体は、カノヴァンが指摘するように、アーレントがいう政治体は、カノヴァントがいう政治体は、カノヴァントがいう政治体は、カノヴァントがいう政治体は、カノヴァントがいう政治体は、カノヴァントがいう政治体は、カノヴァントがいう政治体は、カノヴァントがいるように、カノヴァントがいるように、カノヴァントがいるように、カノヴァントがいう政治体は、カノヴァントがいるように、カノヴァントがいるようには、カノヴァントがいるようには、カノヴァントがいるようには、カノヴァントがいるようには、カノヴァントがいるようには、カノヴァントがいるようには、カノヴァントがいるようには、カノヴァントがいるようには、カノヴァントがいるようには、カノヴァントがいるようには、カノヴァントがいるようには、カリヴァントがいるようには、カリヴァンがいるようには、カリヴァンがは、カリヴァンがは、カリヴァンがは、カリヴァンがは、カリヴァンがは、カリヴァンがは、カリヴァンがは、カリヴァンがは、カリヴァンがは、カリヴァンがは、カリヴァンがは、カリヴァンがは、カリヴァンがは、カリヴァンがは、カリヴァンがは、カリヴァンがは、カリヴァンがは、カリッとは、カリウェンがは、カリッとは、カリヴァンがは、カリヴァンがは、カリヴァンがは、カリッグでは、カリッグ・カリッグでは、カリッグアンがは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグが、カリッグでは、カリッグがは、カリッグのように、カリッグが、カリッがは、カリッグに、カリットがいうないがは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグがは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、カリッグでは、

ば、 それはアー た。 土の土地に根をもつことが、どこでも国民国家の前提となる」。 と考えてい 獲得したのは、 てこれがたんなる抽象的な理念にとどまることなく実在性を ることでその保護に代わるものを得た、というわけだ。 こうとすることではない。 アーレントは、 量に発生したことの反作用として社会的 だがそれは、 家族と財産の保護を奪われた貧民は、社会の構成員とな 世界疎外の進行にともない根無し草化した労働貧民が る。 レントがいう公的世界とは異なる。 つまり 国民国家が、 国民国家に依拠することによってであった。 国民国家という同質的な政治体を固守して 「住民が同質であり、 アーレントが考えるところによれ 公共的な政治体とは別物である 連帯の理念が台頭 というのも か 定の領 大

係は家族

のメンバ

1

相

互の

関係と同じであ

るというも

Ō

で

アー あ 0 レ た国家観が、 ントは、 このようにして台頭してきた国民国家 国家は一つの家族であり、 玉 民相 互. Ò 前 0 関 提

と公的 あったと考えているからだ。 で詳細に論じられてい 世界が別物であることは、 こういった家族的な自然共同体 第二章の五節 「ポリスと家

しようとすることである。

かに和らげたかもしれ アー レントは、 玉 民国家は世界疎外の過 ない が、 世界 疎外になんらかの影響を 酷さや不幸をたし

限定的 居場所の 国家という囲い込まれた限定的な領域内では、 てそこから逃れていることができていたかもし 及ぼし、 同質的で閉鎖的な国民国家は、 な領域内での緩 喪失は、 それを克服するようなものではなかったと述べてい 緩和されてい 和であっ て、 たかもしれない。 その領域 世界疎外の過程を拒絶し 0 外側で現実に 根無し草化、 れない。 だがそれは 民

るものではなかった。 進行する世界疎外に影響を及ぼし、 それを乗り越えようとす

今より 過 力的な過程であるとアー もはや逃れようがなく、 程 に抵抗するためには、 世界 は 疎外とは、 今後もそれ つと激 資本主 しく進むだけであろう」。それゆえに、 に固 停止させることもできない、 その諸効果を緩和するというのでは 有の法則に従うのを許されるならば 義が成立してい ントは考えている。 るかぎりに 世 界疎 お 不可抗 い 外 ては 0

> 必要がある。 の過程の先に展望されるところにおいて新しく政治体を構 するというのではなく、 そこで解体された政治体を新しくつくりだそうとする 公共的 な政治体 国民国家をも解体してい の代替物である国民国家を固 , く世 界疎 想 外

取って代わろうとしている」と述べてい 主義の成立にともなう世界疎外の進行は、 する見解であると考えることができるだろう。 をたんに拒否するのではなく、そこに両義性を認識しようと に取って代わり始めており、 アーレントは、「今や、 類 地球が国家という一 が国家としてまとまっ る。 居 場 派所を剥 n つまり、 定の は 世 た社 領土に , 奪し 界 政 本

て考えていく好機をもたらすものでもある、 断されている状況を克服し、 地球という規模で政治体につい ということだ。

治体を不安定にしていくだけでなく、人類が

国

民国家

へと分

『全体主義の起原』において示された基本的

構えはまさしく

的に これが、 ŋ そういうものだった。 いる不安定化の過程自体を拒否することなく、 越えたところに新しく政治体を展望するというものである。 世界疎外を不可避的とみなしたうえで、 ノスタルジーを戒め、 現実に進行して それ それを 自 体を 面

で示された見解にまで貫徹 否定せず、 め 展望を可能とする好 玉 民国 家 Ò 狭 機と捉えようとする『人間 隘 |性を超えたところにあ している りう

政治体

### 結 語

ろん、 ある。 れる。 抗 国主義的膨張や資本蓄積といった不安定化と解体の作用に抵 れるということは、 る自然環境」と対置されるということだが、このつくり出さ て考えていると述べている。「生物学的な生き物として属す 的な状態にしたまま糾合していく国民国家の排他性と対置さ も開かれている。 ることを許容する、 て共通のものである。 との含意は、次のように解釈できる。まずそれは、人類にとっ 的』という用語は、 人間 世界疎外の過程において根無し草化した人々に対して ここでアーレ 政治体を形あるものとしてつくり維持していこうとす さらに世界とは、 つまり、 の条件』で公共性の定義を述べた箇所でいわれた「『公 それは自然なままのものではない。 その開放性は、こういった人々を根無し草 開かれたものということだ。それはもち 世界そのものを意味している」というこ なによりもまず安定性ということを、 ントが世界を自然と対置されるものとし つまり、 人間によってつくり出されたもので 人類のすべてにたいして属す カノヴァ 帝

こでも、

かれているが形をもっていることを基本的特質とするが

『全体主義の起原』で提起された政治体の基本構

想

きようが、

アー

レ

ントの思考過

程の流れ

に即して考えるなら

正当化するための基礎理念としてそれを再評価することもで

を意味してい

ると考えることができる。

世界とは

開

持続していることが 稿は、 アー ントの 看 取され 政 治 体 作の構 よう。 想の

それは 喪失、 時代がおさまったあとも存続していく長期的 資本主義の成立にはじまるものであり、 代に特有のこととして論じられたが、『人間の条件』では、 とした。それにより、 ないかという仮説のもと、 その発展形態が、 移民や貧困 の概念の再評価自体、 論じられた。こうしてみると、 そういう意味での条件としての政治体は、 を可能とする条件であるということが明らかになった。 に生き、 なによりもまず、 な討論や参加のための公共的な領域であるというだけでなく が 危機にさらされている。それゆえに、属するための拠り所 原 で提起された権利をもつ権利についての考察が 『全体主義の起原』では帝国主義にはじまる危 つまりは根無し草化という事態が生じることがあ 抽象的な権利保障にとどまらない 一者といった排 『人間の条件』での公共空間だったのでは 人々がそこに属し、それにより他者ととも アーレントがいう政治体は、ただ公的 再考の余地があるといえそうである。 除された人々の承認と社会的包摂を それを論証するということを課 現代における権利をも 発端に 帝国主義後の危機 . 人間の尊厳の 不安定化と解体 な 過 『全体 程で 一機の時 主主義 あ 0 あると 権利 だが 保証 ŋ D 0  $\mathcal{O}$  $\mathcal{O}$ 

(しのはら・まさたけ/都市論・政治理論

### 沮

- (1)川崎修「ハンナ・アレントと現代政治哲学の隘路」同『ハンナ・アレントと現代思想』 岩波書店、二○一○年。を参照のこと。Chicago Press, 1989(1958)[以下、HCと略記],p. 52. 志水速雄訳、ちくま学芸文庫、一九九四年、七八頁。
- (3)HC, pp. 199-200. 日本語訳、三二二—三二三頁。
- とで人はいっそう自由になると考えた、というように(ロナル近代自由主義」に対し、アーレントは、共通世界に参加するこあった。「個人の自由は政府が退くにつれて大きくなるとする概念は、自由主義的な政治的自由の概念の再考を迫るもので(4)たとえばロナルド・ベイナーが論じているように、共通世界の

- している。
  している。
  している。
  している。
  したものとして評価している(Jurgen, Habermas, "Hannah Arendt's Communications Concept of Power", Social Research, 44 (1), 1977.)。こういった評価は、アーレントの政治的思考44 (1), 1977.)。こういった評価は、アーレントの政治的思考の基礎に古代ギリシアのポリスの理想化があるとする点で一致の基礎に古代ギリシアのポリスの理想化があるとする点で一致の基礎に古代ギリシアのポリスの理想化があるとする点で一致の基礎に古代ギリシアのポリスの理想化があるとする点で一致の表情』、飯島昇蔵・千葉ド・ベイナー「アーレント」『自由論の系譜』、飯島昇蔵・千葉
- (5) Hannah, Arendt, On Revolution, New York: Penguin Books, 1990 (1963), p. 60-61. 志水速雄訳、ちくま学芸文庫、一九九五年、 九〇―九二頁。
- (6)「アーレントの政治的思考の検討課題の総体は、世紀半ばの政治的破局にたいする省察によって始まった」(Margaret, Canovan, Hannah Arendt: a reinterpretation of her political thought, Cambridge: Cambridge University Press, 1992, p. 8.)。カノヴァンの議論の概要は、木前利秋『メタ構想力――ヴィーコ・マルクス・アーレント』、未來社、二〇〇八年、二一六―コ・マルクス・アーレント』、未來社、二〇〇八年、二一六一二十百。を参照のこと。
- (『パーリアとしてのユダヤ人』寺島俊穂・藤原隆裕宣訳、未來社、(『パーリアとしてのユダヤ人』寺島俊穂・藤原隆裕宣訳、未來社、のあいだ無国籍者の経験を強いられたこと、このときがもっとUniversity Press, 1984. 荒川幾男他訳、『ハンナ・アーレント伝』、晶文社、一九九九年)第四章を参照のこと。さらにアーレント伝』、自文社、一九九九年)第四章を参照のこと。さらにアーレント伝』、前文社、一九九九年)第四章を参照のこと。さらにアーレント伝』、が自身の亡命者経験に言及したものとしては「われら亡命者」が自身の亡命者経験に言及したものとしては「われら亡命者」が自身の亡命者経験に言及したものとしては「われら亡命者」が自身の亡命者経験に言及したものとしては「われら亡命者」が自身の亡命者経験に言及したものとしては「われら亡命者」が自身である。

- 九八九年所収)も参照のこと
- ∞)Jeffrey C, Isaac, "A New Guarantee on Earth: Hannah Arendt Political Science Review, 90 (1), 1996, p. 61 on Human Dignity and the Politics of Human Rights", American
- (5) Seyla, Benhabib, The Right of Others: Aliens, Residents, and 向山恭一訳『他者の権利』、法政大学出版局、二〇〇六年、五頁 Citizens, Cambridge: Cambridge University Press, 2000, p. 5
- (10)社会的排除が進行していく状況において人権概念を再考すべき 2004, pp. 297-310. そしてマーガレット・サマーズは、アメリカ of Man?" The South Atlantic Quarterly 103:2/3, Spring/Summer ランシエールの論文は、アーレントの権利をもつ権利の重要性 University Press, 2008. Statelessness, and the Right to Have Rights, New York: Cambridge アーレントの権利をもつ権利の概念が有効であることを論じて 国内における貧困層の増加がどういうことかを考えるのに、 320-321. Jacques, Ranciere, "Who Is the Subject of the Rights South Atlantic Quarterly 103:2/3, Spring/Summer, 2004, pp Civic Rights Possible? New Reflections on Equalibety" The を説いている。Etienne, Balibar, "Is a philosophy of Human 必要があることを論じたエチエンヌ・バリバールとジャック・ Margaret R, Somers, Genealogies of Citizenship: Markets
- (I) Hannah, Arendt, The origins of totalitarianism, New York Harcourt, Brace & Company, 1976 (1951) [以下 OTと略記] p296. 大島通義他訳『全体主義の起原(二)帝国主義』、 一九七二年、二八二頁。

(12)ジュディス、バトラー・ガヤトリ、スピヴァク『国家を歌うの

-グローバル・ステイトにおける言語・政治・帰

属』、竹村和子訳、岩波書店、二〇〇八年、一五頁

ていることが理解されねばならない」と述べていることからも

すなわち国家間の協定や条約という領域を踏み越え

は誰か?

- (13)OT, pp. 296-297. 日本語訳、二八一
- (14)OT, p. 295. 日本語訳、二七九頁
- (15)OT, p. 298. 日本語訳、二八三頁 (16)OT, p. 299. 日本語訳、二八六頁
- (17) Canovan, Hannah Arendt, p. 34

- (18)Benhabib, The Right of Others, p. 6-7. 日本語訳 五一六頁。
- (20)OT, pp. 296-297. 日本語訳、二八一頁。
- (21)Benhabib, The Right of Others, p. 59. 日本語訳、 (19)Benhabib, The Right of Others, p. 57. 日本語訳 五三頁
- (2)ベンハビブはみずからの議論を、アーレントの次の見解を根 (2)ベンハビブの解釈は、フランク・マイケルマンの次の解釈に依 だしアーレントはこの引用のあとで、「この考えは現在の国際 ないということを意味するだろう。これが可能かどうかは決し するという各人の権利は、 ここでの文脈で言えば、諸権利をもつ権利、 た役割を『人類』が事実上引き継いだというこの新しい状況は に展開している。「かつては自然なり歴史なりが負わされてい 56. 日本語訳、五一—五二頁) 的要求と同等のものである」(Benhabib, The Right of Others, p. くとも法的人格を求めている、難民やその他の無国籍者の道徳 かの法執行国家の社会的範囲内での市民資格を、あるいは少な 利という観念は近代の国家主義的な条件から生じており、 でのその人の法的地位の証明書に依存している。権利をもつ権 容の証明書、すなわち、何らかの特定の具体的な政治共同体内 拠している。「権利をもつことは特別な種類の社会的承認と受 てまだ確定していない」(OT, p. 298. 日本語訳、二八四頁)。た 人類自体によって保証されねばなら あるいは人類に属

- として構想されているわけではないことに注意しておく必要が 明らかなように、アーレントがいう権利をもつ権利は新しい法
- (24)エチエンヌ・バリバールも、市民権および人権の概念の再検討 をめぐるみずからの構想を要約して述べた次の論文の結論部分 Possible?", pp. 320-321 た者の包摂を根拠づける概念として重要であることを述べてい で、アーレントの権利をもつ権利が、排除への抵抗、 Etienne Balibar, "Is a philosophy of Human Civic Rights 排除され
- (25) Benhabib, The Right of Others, p. 64、日本語訳、 六〇頁
- (26) Isaac, "A New Guarantee on Earth", p. 61

(27) Isaac, "A New Guarantee on Earth", p. 63

- (28) さらにアイザックは、ジグムント・バウマンがおこなった議論 心を助長したことを指摘する。 となっただけでなく、国家の外での人間の苦痛にたいする無関 に依拠しつつ、カントの議論が、帝国主義的拡張や暴力の支え (『近代とホロコースト』 森田典正訳、大月書店、二〇〇六年)
- (29)このようなアイザックの解釈は、アーレントの『カント政治哲 ことに留意されたい。 ので、アーレントのカント評価の全体像を捉えたものではない 体主義の起原』におけるアーレントのカント評価にかんするも 学の講義』を度外視している。だから彼の解釈はあくまでも『全
- (30)彼がそこで挙げるのは、ジョージ・ケイティブの、「死の脅威 pp. 612-613.) という解釈である。 Reflection on the American Constitution", Social Reserch, 54 を欠くならば、政治的活動は真に現前することにならない」 (George, Kateb, "Death and Politics: Hannah Arendt's
- ன்) Isaac, "A New Guarantee on Earth", p. 64

- (ℜ)Issac, "A New Guarantee on Earth", p. 65
- (3) Canovan, Hannah Arendt, p. 113
- (♂)Issac, "A New Guarantee on Earth", p. 67
- (35) OT, p. ix .
- 36) OT, p. viii .
- (37) OT, p. viii.
- $(\stackrel{\infty}{\mathfrak{S}})$  Canovan, Hannah Arendt, p. 32
- (ℜ) Somers, Genealogies of Citizenship, p. 119.
- (4)Somers, Genealogies of Citizenship, p. 132
- (42)HC, p. 253. 日本語訳、 四一〇頁

(41)HC, p.252. 日本語訳、

四〇九頁

- (43)HC, p. 61. 日本語訳、 九一頁。
- (4)HC, pp. 66-67, 日本語訳、九五頁
- (4) Seyla, Benhabib, The reluctant modernism of Hannah Arendt Thousand Oaks: Sage Publications, 1996, p. 213
- (46)OT, p. 135. 日本語訳、二一頁
- (47)ちなみに『全体主義の起原』でも、アーレントは、 が動因となって行使される帝国主義的政策のほうに向けられて 壊をもたらすとまでは述べておらず、 この段階では、資本主義的な富の蓄積過程が直接に政治体の破 識している (OT, pp. 147-148. 日本語訳、四三―四四頁)。 ただし 膨張政策の動因が資本主義的な富の蓄積過程であったことを認 関心はあくまでも、それ 帝国主義的
- (49)HC, 256. 日本語訳、 (卷)HC, pp. 254-255. 日本語訳、 四一三頁 四一一頁
- (5) Canovan, Hannah Arendt, p. 107
- (51)HC, p. 256. 日本語訳、 52)HC, p. 256. 日本語訳、 四一四頁 四一四頁

- (54)世界疎外をいかにして抑制するかが重要だというジョージ・ケ (53)HC, p. 257. 日本語訳、四一四頁。
- うことだが、これはアーレントがいう世界疎外の不可避性を十 界疎外について述べたことの真意は、「疎外の要因は人間の極 分に認識しない議論といえよう。 蓄積は、徹底的な疎外を引き起こさない程度で抑制されるとい とする抑制的な姿勢を維持することで、移動範囲の拡大と資本 れた文化的アイデンティティを受容しそこにとどまり続けよう 「人間の条件を受容すること」が必要である。各人が、与えら 164) ということだ。だからこそ、世界疎外を抑制するためには conscience, evil, Totowa, N.J.: Rowman & Allanheld, 1983. p. 端な行動である」(George, Kateb, Hannah Arendt, politics, イティブの見解は適切でない。彼がいうには、アーレントが世
- (55)HC, p. 257. 日本語訳、四一四頁。
- (5) Canovan, Hannah Arendt, p. 106 (56)HC, p. 52. 日本語訳、七八頁。
- キーワード:権利をもつ権利/世界疎外/新しい政治体

(付記) 本稿は、文科省科研費補助金

(特別研究員奨励費)

による

研究成果の一部である。

るようなある種の合理的合意のうちに、

自由民主主義の支持

えばそのような不信をもっとも率直に表明するシャンタル・

それが「異議申し立ての可能性をあらかじめ排除す

## 〈公募論文〉

# 敵対性 異質なもの・ラディカルデモクラシー

【エルネスト・ラクラウにおける敵対性とその変遷】

## 山本圭

## 問題の所在

サスを目指す」デモクラシー理論への不満が存在する。たと簡潔な言い方をすれば、「合理的に動機づけられたコンセンめている。背景には、「熟議民主主義deliberativeめている。背景には、「熟議民主主義deliberative規代のデモクラシー理論において対立と不合意、もしくは現代のデモクラシー理論において対立と不合意、もしくは

社会的敵対性の次元をあまりにも軽視している、と執拗に攻を基礎づけようとして」おり、それゆえ現実に消去不可能な

撃する。

見るのである。近年の熟議か闘技かをめぐる論争が、いわばを「闘技的民主主義 agonistic democracy」と呼びうるとして、を「闘技的民主主義 agonistic democracy」と呼びうるとして、を「闘技的民主主義 agonistic democracy」と呼びうるとして、という熟議のモデルとは真逆のオプティミズムをわれわれはという熟議のモデルとは真逆のオプティミズムをわれわれはという熟議のモデルとは真逆のオプティミズムをわれわれはという熟議のモデルとは真逆のオプティミズムをわれわれはという熟議のモデルとは真逆のオプティミズムをわれわれはという熟議のである。近年の熟議か闘技かをめぐる論争が、いわばという熟議のである。近年の熟議か闘技かをめぐる論争が、いわばという熟議のである。近年の熟議が関技かをめぐる論争が、いわばという熟養のである。近年の熟議が関技かをめぐる論争が、いわばとはいう記録が、いわばとはいう記録が、このような理論的立場をあります。

ラクラウ

(Ernesto Laclau)

の政治理論における敵対性概念の

ついても例外ではない。

対性概

念の

ような問題意識を下敷きにして本論文は、エ

ルネスト・

かたちで膠着しているのも、 またある種 熟議のうちにも対立の契機は存在する」、 欠如に起因していると言えるだろう。 0 熟議を前提とする」という、 敵対性そのものについての反省 あるいは いささか折 「闘技も 衷的な

関連に 11 空間の不安定化と、もはやそこには収斂されなくなった新し 為されてきたとしても何ら不思議はない。実際、 の両方を測ることができるだろう」、 ることによって、彼の仕事の理論的妥当性とその実践的含意 概念となっている。[……] ラクラウの敵対性概念を評 では要であり、 たとえば も洗練したかたちで提示したことに求められる。 の重要なものの一つは、 マルクス主義を唱えたことで知られるが、そもそも彼の業績 ヘゲモニー概念を非本質主義的な仕方で鍛え上げ、ポスト・ バンド=プーランツァス論争への介入、さらにはグラムシの 考察を行うものである。ラクラウは一九七○年代後半のミリ お 求 が 彼の理論的な仕事について「敵対性の概念がここ て考察した彼の貢献は大きい。 増殖するなか ラクラウのヘゲモニーの政治理論 敵対性を政治的な概念としてもっと で、 敵対性を という議 「政治的なもの」 それゆえラクラウ したがって が繰り 既存の政治 の中心的な 返し 温す

12

おける敵対性概念の仔細な検討を通じて、

上記の状況にあ

る現代デモクラシー理論とは異なった民主主義理解を示すこ

論が、 である。 は思わない」と述べているとはいえ、 とが可能であると考える。 構成されているということなのであり、 論が実に細やかな修正の集積と強調点の細微な移動によって ものとしてわれわれに提示されたわけではない、 しかしながらそのさい問題となるのは、 彼自身「私の知的な発展にラディカルな断絶があると 彼の仕事を注意深く眺めると分かることは、 はじめ このことは敵対性に ラクラウの から「 ということ 閉じた」 彼の理 政 治 理

ラシ と交差するのをわれわれは見るだろう。そして最後に一 constitutive outside」として「転位 dislocation」という概念 導入される段階であり、それはヘゲモニー理論を支える非常 ずは一九八○年代を中心とする敵対性が独立した概念として 変化する。 より込み入った定義を与えられ、 に一九九○年代を中心とする段階であるが、敵対性はここで に肝要な概念としてわれわれに提示されるだろう。そして次 捉えるために、それを三つの段階に分けて考察を進める。 ○年以降の仕事におい そこで本論文では、ラクラウにおける敵 Ĭ っププ この段階においては、 ロジェクトにとって問題含みであることが指摘さ 7 敵対性が彼のラディカル・デモク その位置づけもまた僅かに 敵対性が 構 成的外部

139

ては説

明

が

木

な

「新しい

社会運

動

の台頭

があ

ŋ

性的 え多様

7 な政

1

ノリティ

-運動、

反核、

運

動など-

٤

その帰 人種的 それゆ

この二律背反から離れるためにラクラウが導入するのが

沿的ア

イデンティテ

1 環境

フェミニズム、

heterogeneity」であ して、まさにそれを問い質すものとして導入されるのである。 り、 これ は敵対関係とは異なる外部

れ

. る。

そこでラクラウが

焦点を合わ

せるの

が

異

質

性

また明らかになるはずである。 が持ちうる諸相を示すことが出 のアンチテーゼとして対立を素朴に主張することの 来ると同時に、 ンセ 問 ンサス 題

限界に

遭

遇するまでを追うという方法を取ることで、

敵対性

う。

一つの概念がより複雑に洗練

/深化し、それが自らの外

部

# へゲモニーを起動させるもの、 敵対性

伝統的 ラウが 失したことが挙げら えられていた構造が大きく動揺し、 ンセンサス政 約することが け 確認しておきたい。それはいわば二つの 最初にラクラウの敵対性概念をめぐる背景について二点だ な 7 7 ルクス主義言説 ルクス主義の危機」と呼ぶもの み治 -出来るだろう。 の危機があり、 れる。 そして第二に左派 特にその まず七〇年代 経済成長と高 その有効性と正統性を喪 階級カテゴ がある。 英国における 「危機」として要 理 ム論、 1 リ | 雇用率に支 特に すなわち によ にラク

> におい 理論的 対応した理論を新たに錬成し、 あって敵対性について再考することが、これら二重の危機 結としての政治空間の多様化を適切に理解するため | 枠組 7 捉え直すために不可欠であったと言うことが みが 要請されてい たので それをデモクラシーとの て ある。 8 この ような *О* 状況 新 関 係 12 い

典的 敵対性 はお互いを媒介することはない として記述する。 実の対立、そして後者をA:non-A 矛盾 logical contradiction-クラウは敵対性を、 こそ社会的 「ポピ な対立 独立した概念として詳細に が導入されるわれわれ ュリスト的不和と言説」という短いテクスト、 構成: 一の形態-体を「言説の ルチオ・コレッティが 単なる対立 実在的対立 real opposition と論 編成」 の最初の現場である。 に言及し、 と検討! し、それらの弁証 関係の別名であることを超え のあ として分析するために、 してい 11 「実在的 前者をA だ  $\mathcal{O}$ 論 彼は二つの 法に 対立 理 ここでラ 的 うい 0 な矛 В 両 理 これ 0 現 的 て 極 盾

象を所与のものとして扱うかぎりでのみにすぎな 語ることは るとされてきた。 る矛盾も看取されないように 種 0 対立 時間 0 形 態は 0 (無駄である) と述べてい しか しラクラウに たとえば二台の よれ 相 互に排 車の ば るように、 他的 衝突には n な関 は と言う。 現 係にあ V 実 か 対 な

それを通じて意味が社会的に生産される現象のアンサンブことで彼が意味しているものは、「そこにおいて、もしくは説 discourse」である。ここで「言説的 discursive」という

心」、社会を意味ある総体として構成しているものであり、心」、社会を意味ある総体として構成しているものであり、したがってこの小テクストにおいて敵対性は「言語内部での矛盾の関係」との対象も言説的に構築された対象によって、その背後にある矛盾の関係があらわになる。つまりよって、その背後にある矛盾の関係があらわになる。つまりよって、その背後にある矛盾の関係があらわになる。つまり果によって構築されており、この場合実在的対立と見えたも果によって構築されており、この場合実在的対立と見えたものが実は、「文明/非文明(A: non-A)」という矛盾の対立であることが浮かび上がってくる。このように対象を言説的に構築されており、この場合実在的対立と見えたものであり、したが浮かび上がってくる。このように対象を言説的に構築された対象のであり、したがでの矛盾の関係」との定義を獲得することになる。

表明したものであり、本書を彼らの代表作であると看做してマルクス主義」、ひいては「ラディカル・デモクラシー」をと略記)において覆される。この著作は、いわゆる「ポスト・と略記)において覆される。この著作は、いわゆる「ポスト・ゲモニーと社会主義戦略』(Hegemony and Socialist Strategy,がモニーと社会主義戦略』(Hegemony and Socialist Strategy, しかしこの簡潔な定義はシャンタル・ムフと著された『へしかしこの簡潔な定義はシャンタル・ムフと著された『へ

とする見解が放棄されたのか、ということもまた非常に重要義されたのかということのみならず、何故敵対性を「矛盾」もよいだろう。とはいえここでは、敵対性がどのように再定

こない。それゆえに、矛盾は必ずしも敵対関係を含むもので ているが、そうした矛盾からは、いかなる敵対性も発生して ちは全員、相互に矛盾したいくつもの信念システムに はこのカテゴリーも敵対性の定義には十分ではない。 矛盾した性質が敵対性を発生させるものであったが、ここで 看取されない以上、敵対性がこの種の対立関係ではありえな と「矛盾」という二つの対立カテゴリーの検討から始められ となる。 由はきわめて明快である。 スト的不和と言説」においては、A:non-Aという論理的に いことは明らかである。 る。先のテクストと同様、実在的な対立には敵対的なものは 『ヘゲモニー』においても敵対性の議論は、「 問題は ラクラウ=ムフによれば、「私た 「矛盾」である。 「実在的: 「ポピュリ その理 加 わ 0

んのこと、矛盾においても「Aが完全にAであるがゆえに、ることに求められている。つまり、現実的対立の場合はむろとして閉じた、瑕疵のないアイデンティティが想定されていが敵対性を導かない理由は、いずれも対立するそれぞれの項『ヘゲモニー』において「実在的対立」と「矛盾」カテゴリー

はない<sup>1</sup>2。

テ non-A は矛盾なのであり、 イティとは ラクラウ=ムフが敵対性と考えるもの、 ながら 1無縁な事態を告知する何もの )敵対: 性が あるとすれば、 それゆえに、 不可能性なのである」。 その かでしかありえな それは私のアイ ようなアイデン

 $\mathcal{O}$ 

ある。 デンテ

0

現前が、

私が完全に私であることを

妨げ

Ź

0

イナテ

1

0

成就を掣肘する妨害者、

つまりは

他者」で

不可能性ではない。それは存在しているのである。したが 構成することの不可能性から生じる。 である。 その関係は完全な全体性からではなく、 他者の現前は論理的 完全性を 0

私は私にとって完全な現前ではありえない。てそれは矛盾ではない。[…] 敵対性が存在するかぎり、

を告知するものとしてそこにある。 敵対性はアイデンティティ、 もしくはシステムの 不可能性

それは私を脅迫し、 こうして本書にお

V

そのような対象の記述が失敗 もしくは · て 敵 攪乱 0 るので 的フロ 対性は差異の 定性が解体された各々の項をもう一方の極に相対させ、 ラクラウにとって政治的な空間 、ある。 [差異の失敗」にほかならず、それぞれの項は互ンティアを構築する。あるいは別の言い方をすれ は 差異性と等 方をすれ 価 性  $\mathcal{O}$ 

「界が示される関係」として定式化されることになる。 ござるをえない地点、もしくは「あらゆる対象性/客! 縫合された社会の不可能性をあらわにする敵対性 が

相

互にひしめき合う場として理解されるが、

れ

は

同

時

論

翻

性

規定可

能な関係などではなく、

対性は、

現実的対立や矛盾におけるような客観的、

間

0

かせる他者なのである。

空間 支配的 equivalence © 等価性を持ち込むものこそ敵対性であり、 ことは難し 会を矛盾の ウの視座からすれ それを二つ て表象されるために、たとえば抑圧がそれとして認識され 意味のシステムを客観的で安定的に固定するものであ る。ここで差異 がどのように作動するのかを、 よって閉じられた社会空間をこじ開け、 諸要素のそれと示差的な関係に 関係におい を転覆するものとして現れる。 な空間においては、 0 ない空間として閉じようとする。 極 て明らかにしておく必要があるだろう。 論理が相互に絡み合ったものとして理解され 0 へと分割、 方等価性の論 論理とは、 ば、 政治空間は差異 difference と等 単 いかなる不平等も単なる差異とし 十純化する。 各々のアイデンティテ 理 ラクラウのヘゲモニー .おいて形成され、全体とし は、 それは差異 この 差異に 差異を不安定化させ それは示差的な 差異に満たされ 差異性の 満ちた空 性の 1 論 ŋ が ラ 理 .ば (敵 躍が 他 価 クララ 共 実 7

通の敵に対するかぎりにおいて等価なものとして節合され

に支配された場においてしか起こりえないのである」。のの不完全で購かれた性格を前提するがゆえに、節合的 片方の論理の完全な支配が決して起こりえないということを するシニフィアン」を節合していくプロジェクトにほかなら こに現れる不安定な諸要素、 て投錨されたアイデンティティが部分的に揺らぐことで、そ 請する。ラクラウによればヘゲモニーとは、差異の関係とし 客観性を全面的には解体できないために、完全に透明になら 完全に透明にならないが、 みずからを客観的な場として構成できないがゆえに、 彼らが述べているように、「ヘゲモニー 差異と等価性の決定不可能性が「ヘゲモニー」を要 それゆえラクラウ=ムフが述べるように、「社会は 同様に敵対性も、社会的なものの あるいは彼らの言葉では は社会的なも 決して 「浮遊 実践

> われは見るだろう。 においてよりも、より込み入った仕方で提示されるのをわれとも重要な構成要素のひとつであるが、しかし『ヘゲモニー』

# 三 転位と構成的外部

場は、 由なアイデンティティ理解というレッテルを彼らにもたらし.(%) 係を通じて偶発的に構築されるとされてい どとして厳しい糾弾の対象とされた。これらのうちここで興 る余地も残されていない、 あまりにも構造決定論的であり、 他方でそれとは逆に、 イデンティティはその「位置」と他の諸要素との示差的な関 もそも『ヘゲモニー』において主体はもっぱら言説構造内で 念についてまったく相反する反応が見られたことである。 味深いのは、ラクラウ=ムフの主体とアイデンティティの概 を政治的に行おうとする革新的な試み」として歓迎されたが 一方で「主意主義」、 の「主体位置 subject position」として定義されており、 一方ある者にはマルクス主義の遺産を不当に評価しているな ラクラウ=ムフの『ヘゲモニー』という論争的な書物の登 ある者には 「ポスト構造主義的な文学的、 つまりはいかなる社会決定論からも自 言説的位置 と不満の声が上がっ 主体的 1へと還 行為のための 元された主体位置は たのである。 哲学的 かしこれ いかな T

て提示されたのである。

われわれはつぎにラクラウが単独で

「戦略 strategy」とし

していくことが、危機にあった左派の

放棄し、

増殖する諸

要求を政治的なプロジェ

クトとして節合

とが明らかであろう。ここにおいて階級還元主義的な言説をを起動するものとしてきわめて重要な位置におかれているこ

ように『ヘゲモニー』において敵対性は、

ヘゲモニー

行為者の位 ジェクによれば、

置を認識するかとい

· う問

題、

あるい

は

われわ

れが

0

ジェクはこのラディカルな敵対性の次元を、

主体位置

一のあ

い

主体位置とはいかにわれわれが社会過程

いて敵対性は、

外部から言説システム内のアイデンティ

ーティ

として これ は 知ら 般に れ でる問 「構造/行為論争 structure/agency debate」 題 にかかわるものであるが、これらラクラ

ウに向 もなくスラヴォイ・ジジェクの 後に彼に主体概念の再考を迫ることになったのは、言うまで けられた批判のうち、 もっとも強いインパクトを持ち、 論考であった。

「言説分析を超えて」という小論においてジジェクは、 ラ

 $\mathcal{O}$ 

残余にほ

cかならない<sup>(2)</sup>

とみなすパースペクティブから捉えていると批判する。 だ主体を構造主義に特徴的な仕方、つまり様々な クラウ=ムフの功績を認めながらも、 『ヘゲモニー 「主体位  $\sqsubseteq$ がい ジ 置 ま

ことになるという。すでに見たように、『ヘゲモニー』にお 築するや否や、 アルチュ かしながらわれわれが自身をイデオロギー セール的な呼びかけに応答する様態を示してい 社会的 敵 対性のラディカル な次元を見落とす 的主体とし るが て構

て対象性 ながらジジ もしくは言説 、客観性の限界を構成するものとされていた。 ・エク í システムその 敵対性のよりラディカルな次元を強調す ものの充足を妨げるもの しか

る。 Ł,

る

私 が自

身のアイデンティティを獲得することを妨げるも

て外 在的な不可能性を 自体すでに 0 は外部 的な敵とは単なる小片、 の敵ではない。 遮られ、 「投影」、 不可能: すべての 性 あるいは を運 つまりわ 一命付 アイデンティティ れわ けら 「外在化 れが本来的で内 ħ 7 L 、おり、 た はそれ

なく、 らかじめ書き込まれていることをジジェクは指摘する。 アイデンティティの充足を阻害するものは外 その不可能性はまさにアイデンティテ イ 部 そ Ō 0 他 ŧ 者では 0 あ

だでの敵対関係 イデンティティは外部の他者の不在によって担保されうるも 純粋な敵対性」と呼んでいるが、それによれ つまり外 的な敵対関 ば安定したア と区 別し

ものはじめから不完全なものとしてのみ可 憑いているということ、 れない。 のではありえず、 これこそがジジェクがラクラウに向けた批 敵対性は外部の他者ではなく、 充足を目指 それゆえアイデンティティがそもそ す いかなる試 内部それ 能であ みも失敗を るというこ 自身に取 避け n b

判

0

敵対的 て修正 この 指 な他者の現前がアイデンティティ、 したと言える。 摘によってラクラウは、 すなわち、『ヘゲモニー』 彼 0 理 論 ないし を以 下 はシ に  $\mathcal{O}$ お 点 ・ステ ては お A い

造の安定化を妨げるとしていたのに対し、そのア・プリオ

のは、 \ \ \ とから転位へと近づいていくことにしよう。 る。それゆえわれわれは、 の提示の仕方の変化が転位概念に合図を送るものとなってい こでもやは 論文の主題のひとつである敵対性にも影響を与えずにはいな かならず、 めに彼が新しく採用した概念こそ「転位 dislocation」にほ リな縫合不可能性が強調されるようになるのである。 ラクラウが「転位」を彼のヘゲモニーの図式に導入する 一九九〇年に発表された『考察』においてであり、 これから示すように、この転位概念の挿入は、 り敵対性には重要な位置が与えられているが、そ 本書における敵対性を分析するこ このた 本

念についてラクラウが依拠するヘンリー・ステーテンによれい。ラクラウによればこの外部はアイデンティティを阻害するだけではない。ラクラウによればこの外部はアイデンティティを間害するだけではない。ラクラウによればこの外部はアイデンティティを間害するだけではない。ラクラウによればこの外部はアイデンティティを間害するだけではない。ラクラウによればこの外部はアイデンティティを間害するだけではない。ラクラウによればこの外部はアイデンティティを可能性、そり返せば敵対性とはあらゆる対象性/客観性の不可能性、そのないでは、とされている点にない。

犯しながら、

同時に、

その積極的な境界の主張の可能性の積

するものとこれまで考えられてきた積極的なもの

の境界を侵

成

的

外部とは、

「或る概念をその自体性におい

t

維持

ような二つの逆説的な役割を演じることになる。である。それゆえアイデンティティにとって敵対性は、次のである。それゆえアイデンティティにとって敵対性は、次の極的条件ともなるような、非本質ないしは反本質のことであ

とすれば、この敵対者はそのアイデンティティが存在するがってそれに敵対している勢力との関係外ではありえない後者のアイデンティティが単に関係的なものであり、したすべてのアイデンティティがそうであるように、もしこの構築をブロックし、その偶発性を指し示す。しかし他方で

方でそれは、対立しているアイデンティティの完全な

条件でもある。

のも、 成立しているのであり、 がその逃れ難い この構造的な対象性 ティティ、 1 クラウによれば、 ゆえに、そこにはつねに消去不可能な曖昧さが憑きまとう。 という。 外 部 その の敵 もしくはシステムの存立も外部に依存しているが ラクラウが 原初の 対性 「偶発性 contingency」をあらわにする。 の構成的役割、 偶発性の染みを抑圧することでかろうじて 閉じた全体性として提示されたいかなるも /客観性の 「転位」と呼ぶのはこの それを完全に抹消することはできな 不可能性というスキャンダル 0 まりは かなるアイ 構造の綻び、

るのであって、そのかぎりでそれははじめから脱臼している不完全なのではない。むしろその可能性を外部に依存していデンティティ、ないしはシステムは外部の他者がいるためにい、つまりは「構造の内部にある偶発性の痕跡」であり、破れ、つまりは「構造の内部にある偶発性の痕跡」であり、

のである。

のジレンマに決別し、そのいずれにも回収されない出口を提言及した構造/行為のジレンマに一つの解を示している。確言及した構造/行為のジレンマに一つの解を示している。確常いる」のである。こうしてラクラウは主意主義と決定論様、構造もまた全能ではありえず、構造の失敗がもたらすア様、構造もまた全能ではありえず、構造の失敗がもたらすア様、構造もまた全能ではありえず、構造の失敗がもたらすア様、構造もまた全能ではありえず、構造の失敗がもたらすアが導入した転位の概念とその非決定性は、さきにラクラウが導入した転位の概念とその非決定性は、さきにラクラウが導入した転位の概念とその非決定性は、さきに

## 四 ヘゲモニー理論における敵対性の相対化

ディス・バトラーとスラヴォイ・ジジェクとの共著 においていくつか重要な動きがあったことは指摘に せよこのあいだにラクラウにおいて、というよりも彼の によるものか外在的 ウは一冊の書を著わしていない。 および諸々の媒体に寄稿された諸論文はあるものの、 モニー・普遍性』(Contingency, Hegemony, Universality, 2000)、 Populist Reason) ら二〇〇五年の を長いとみるか短いとみるかは判断し難いものの、いずれに 九九六年の 『ポピュリズム的理性 が出版されるまでのおよそ十年のあいだ、 『「複数形の」解放』 な理 由に依るものか、 その理由が理論的な必然性 /理由について』 (Emancipation(s)) か もしく 『偶発性・ヘゲ 値すると ラクラ の ジュ 周 辺

第二に、『ヘゲモニー』において導入された言説理論をよめたして「承認された」ことを意味しよう。出した、もしくは少なくとも総括が可能なほどには成熟した出した、もしくは少なくとも総括が可能なほどには成熟したまのとして「承認された」ことを意味しよう。このことが意味前世紀も暮れに立て続けに公刊されている。このことが意味前世紀も暮れに立て続けに公刊されている。このことが意味前世紀も暮れに立て続けに公刊されている。このことが意味が、第一に、ラクラウとムフの仕事をひろく紹介する仕事が、第一に、ラクラウとムフの仕事をひろく紹介する仕事が、

第三の段階と呼んだものである。性は次第に揺らぎ始めるのだが、これこそわれわれが最初にニュ

すでに予告しておいたように、

敵対

性が占めていたその中心

しかし

の仕事を中心に、いかに敵対性概念が彼のプロジェクトにお

われわれはここまで、ラクラウの一九八〇年代、

九

〇年代

思われる。

て中心的役割を果たしているかについて見てきた。

示したと言えよう。

り具体的な事例分析へと応用させた、

しばし

ば

\_ エ

セ

ックス

る。

てい 事は ラクラウの理論のなかで、 主題である敵対性についても例外ではなく、それはこれまで ら展開させようとする批判的な検討が、まさに彼らの事例分 はない。 ば言説理論 を使いながら個々の政治言説を分析対象にするという、 的」な問いに焦点を当てていたとすれば、 ムフが言説 のなかから現れたことがここでは重要であろう。 「存在的」 た敵対性を問 「完成した理論」として単に参照の対象であったわ とも呼 その 0 な次元、 理論的問題を明るみに出し、それを修正しなが の可能性の条件、 ばれるグループの 翼を担うものであった。ここでラクラウの仕 いに付すものであった。 つまりはラクラウ=ムフのカテゴ 明らかに特権的な地位を与えられ 仕事が つまりは言説構造 . 挙 げ 彼らの一 Ś れ る。 0 本論文の 連 ラクラウ 「存在論 0 いけで いわ リー 仕事

であろうか38 が でに議論したように転位は、 ラクラウが ンティティ ティティの差異の次元に対し、 フロンティアの構築、 ?ある」 たとえばアレッタ・ノーバ と述べ こ。ノー 形成の非 - 本質主義的な説明を与えることは可能 『考察』で行った敵対性と転位の たあとで次のように問うてい バ ルによればこの 敵対性の アイデンティティがその可能性 ルは、「言説理論には否定性、 敵対性を特権化しないアイデ 展開の契機を特権視する傾向 可能性を開 区別である。 . る。 「アイデン てい るのが

さに敵対性にかつて与えられた定義に重なっていることであることを示しているが、ノーバルが指摘したのは、それがまを外部に負うているかぎりで、そこには不可避的に破れがあ

(……) 『考察』において転位の概念は「社会的なものの [……] 『

開くことが出来る。

「いアイデンティティの多様な非 - 本質主義的理解に可能性をから転位に移動させることで、必ずしも友/敵関係によらな構成的外部である必要はもはやない。こうして重心を敵対性るとすれば、かつてはその不可能性を担保していた敵対性が転位がそれ自体で「対象性/客観性の限界」を証示してい転位がそれ自体で「対象性/客観性の限界」を証示してい

造なのだろうか」 でいる。 リもまた、 またノーバルとは異なった文脈ではあるが、ウル ステー 敵 対性の特権化に対して同 リは という非常にシンプル、 「敵対性はすべての 様 限界の かつ常識的 の疑義を差 ス・ 般的な構 な問 ステ 挟ん

化しなければならないだろう」と結論する

 $\mathcal{O}$ 

で

あ

る

を

相

対

であるにすぎず、それゆえ「われわれは敵対性の地位

位というシステムの欠陥 として歴史を貫いて存在 先立っている以上、

から現れる特殊な節合形態のひとつ

しているわけではな

V )

敵対

性は転

147

ない<sup>3</sup>

ここでラクラウは、

対 ル 性 とステ

転

0

びと

かぎりで

ての

転

位が

敵 敵 対的

の結果に過ぎないというノー

バ

ĺ

IJ

0

指 位

!摘を認

位があることがもたらした言

説的形

態の な仕方で は飽くまで

ひとつにすぎず、そ

構築される必

対性

は言説の限界を示すものではなく、

てい ステー あ ŋ た転位の ヘリによれば、 彼はラクラウにお 概念をそれぞれ 転 いては 位のカテゴリー 分離することを 敵対性ときわめて密接に縺 が論理的 強く要求 に敵対性に す る。 ħ

、敵対:

性がアイデンティティの否定性の核

その構造的な転位である

を差し

ているが、

これによって彼は、

対

性

0

不

可

能 出し

性

は

敵

対

的 な関

係を導かない

のでは 象性

な 客

い 観

かと

が 8

尋ねるわけ

である。 必ずしも

この

ために重要になるのがやはり転

位で

ものである」として、その妥当性を認めつつ応答を開 認め、これが二つ を敵対的なフロンティアとほとんど同義に扱っていたことを ここでラクラウは、 は、「私が到達した結論はステーヘリのそれときわめて似た ステーヘリの論考が収録されている論集の最後でラクラウ 0 彼が 欠点をもたらしたことを告白 『ヘゲモニー』において限界 してい むしろ転 が始する。 . る。 境界

> ていたわけだが、ここでラクラウは転位 は構成的外部としての ンティティ 立つことを 逆 ているが、 転していることに注 0 認めているので ここでは 不可能性を告げるもの 敵 『考察』 対性が 言され あ る。 転位 たい。 における敵対 それゆ はもはや敵対性ではなく |を引き起こすものとされ 0 え経 が権利 まり 合されたア 性と転位 『考察』 上 敵対性に先 お 0 ノイ 関 7

な排 だが、しかしラクラウは は、 係がもつひそやかな連帯を次のように表現してい 成しているのであり、 にある二つの極を含む、 においてまさにこれを否定する。 者をつらぬく共約可能なものは存在しないとされ ラクラウが認める第二 V |除と同じではない」ということである。 かなる妥協も交渉も不可能な外部であ このことに関してラクラウは、 より大きな全体 ヘゲモニー 0 欠点とは、 なぜなら敵対性は敵 理論 敵 性 の欠点を語るくだ 対 これまで敵対 性 ŋ 表 はラデ 象 てい 0 敵対する 空 間 対関 たわ 1 を構 力 対 係 V) け 両 性 ル

する者に反応する二人のプレイヤーの 帯を示してい 勢力は、  $\begin{bmatrix} \cdots \end{bmatrix}$ ある一 まさにその る。 定の それ 領域が 領域 はまるでチ 0 問 上で敵 いに付されるときに秘 エ 対 ス 性 盤を ようなもの を構 蹴 築 ŋ して 上げようと 密 る 0 連

この敵対する二人のプレイヤーの脇から盤を蹴り上げるも

見ることが出来る」。この異質性こそが敵対性に代えて近年 性も完全な表象にアクセスするための連続する諸段階として デモクラシー 外部としての異質性は彼の政治理論、 異質性と呼ぶものは何であるのか、そしてそのラディカルな 当てることにしたい。 敵対性の相対化に伴い彼の理論に導入された異質性に焦点を のラクラウの関心を占めるものであり、それゆえ以下では、 種のラディカルな非-表象可能性と比べれば、 である。 「異質性 heterogeneity」と呼ぶものであり、「こ との 関係においてどのような意味を持ちうるの 問われるべきなのはまず、ラクラウが 特にそのラディカル・ 転位も敵対

い

### 五 同質性と異質性の閾

non-Aという矛盾の形態 り高位の統合へと再吸収されることが定められているような かぎりで、 の最初の定義であったことを想起されたい つのタイプの ここまでの議論からわれわれはラクラウの理論における三 両者の 言い換えれば 関係がヘーゲル的な弁証法の 外部性を導くことが出来るだろう。 「否定的なものが止揚、 - ラクラウにとってこれが敵対性 運 ――である。 動のうちにある もしくはよ 最初は A: しか

ピュリズムの再興と、 ていたわけだが、

 $\exists$ 一口口

ッパにおける右派ポ

ピ

ユ IJ ノスト

九〇年代のラテンアメリカ諸国

[におけるポ

的な運動の表現」に過ぎない。それゆえ矛盾として記述されつの敵対する勢力は、それらを包含するようなより深い客観 概念の内的展開のひとつのモメント」であるかぎりで、

とめているように、ラクラウはもともと『マルクス主義理論 的外部は弁証法的外部とは鋭く区別されるということである。 ® 全ながらもアイデンティティを維持するものである。ここで うに敵対性はこの外部性の一つの節合形態である――にもか た節合関係を許すポピュリズムという現象に強 における政治とイデオロギー』のなかで、階級関係とは異な ンクロしている。つまりオリバー・マー に確認しておきたい。それは昨今のポピュリズムの政治とシ れはア・プリオリな転位、ないしは欠如を埋め合わせ、不完 はアイデンティティの完全な縫合をブロックする一方で、 かわらず敵対性はこの種の外部的関係を代表するものとし ここでラクラウが異質性へと関心を向ける背景について手短 重要なことは、ラクラウが繰り返し述べているように、 る外部性は まだ特権的に扱われているのであるが。構成的外部の存在 そして第三の外部性として提示されたものが異質性である。 第二の外部性は 「真の外部性ではない」とされる。 「構成的外部」であり、すでに議論したよ ヒアルトが簡潔にま 関心を持っ

であり、 口

ゆえにそ

れ だの

は

歴 階

史の

発展にとって

過

剰

なも

0

内

テ

ウによれば

ルンペンプロ

レ

タリアこそ、

ブル

ジョアジ

Ì ラクラ

とプ

レタリアの

あ

V

級闘争の「外部」に放擲されたも

 $\bar{\mathcal{O}}$ 

つつつ、

異質なもの

12

0

いて考察することに

した 議論

プロレタリアート」

を手

掛かり

に

幾つか

の

を補

助

線と

カル ま におい せたと言うことが 台頭という差し迫っ な外外 部とし 矛盾の ての 形 態は 出 山来る。そしった情況が、 異 おろか (質性) そしてこの 敵対関係ですら が 彼を再度こ ポ ピ ユ 0 ない IJ 間 ズ 題 E A 「ラディ 0 取 分析 ŋ 組

あ それではラクラウが る9 挙 げ ć V · る例、 焦点として浮上するので 7 ル ク ス 0 ァル ンペ ン

り、

て、 要

口

それが るプロ は うに言うことが ウトサ 言い換えれ のル 的 なく、 異質 とも呼びうるもの 見撞着する二つ Α イダー タリアとは 0 Α なも 、―である。ここから異質性についば敵対関係において表象/代表さ 0 弁証法的な は、 内 ..部において表象不可能であるからである」。 独的な(それゆえ回収可能な)対立項だから できるだろう。「  $\mathcal{O}$ は 階 表象 別 級 物 闘 0 争に で 関  $\mathcal{O}$ おいて表象/代表され で しある。 において 係を持 、ある。 内 部、 B が てブル ってい むしろそれ 歴史のアウトサ 0 まり A に対 ジョ . る。 は 同 L 異質で は、 アジ 質的 まずそれ てはまず次のよ な な空 イダー あ 歴 ル と対立す クスが 史の は 間 る に対 0 攪 0 は T

見たボ

、ナパ

ルティズムがそうであったように、

ブ

ル

ジ

日

は

素」 二つの鏡 それら レ ・タリ 侵 入で アの の境界を浸食するの 面 的 あ 敵対関係の を浸食するのである」。 な項のあいだに形成されてい り、 「その 客観性 異 (質性、 (T) 限界を証 非 対 称 性 宗する た統 意外 性 性 に 第三 ょ を破 0  $\mathcal{O}$ 

やそれ その はこの 同質性/異質性というシンプルな二元論があるのではなく、 している。 部 つのより イアにはつねに しかし異質性 と外外 残余として外側 緊張を次のように表現し が同質化の失敗、 部 それによれ 重要な、 は 転置が 同 質的 に異 1 は ば、 わ 同 ば な空 起こっているのであって、 質なもの もしくは落脱者ということでもない 質 同 性と異 生産的」 質的な空間 間をかき乱す てい が 質 2あるの る 性を とも呼ぶべき側 がはじ 分け だけで で は 隔てるフ なく、 8 にあ なく、 ラクラウ まして 一面を有 0 7 もう

では 渉す 完全に安定した対立という固定し るところ そ ない。 質的 るような転置が 0 れゆえ、 意味において、 Ō な基 汚 そうではなくここでは、 一礎付け れない 内 部  $\mathcal{O}$ 異質性をともに拒絶する。 起こってい ŧ 内 <u>の</u> 部性と外部性 概念を、 と \_ るのである。 外 たフフ 部 グ ラ 口 0 0 関係を絶え ンテ ŧ  $\Delta$ 0 シ イ 0 言う T 0 対 称 が あ あ 11 そ で 再 る だ 交 地  $\mathcal{O}$ 

同質性と異質性が侵

犯し合

のは、 る。 間 関係を打ち立てようとする ゲモニーを通じてそこに敵対関係を出来させ、 側 口 通じてかろうじてその外観を装っているが、 たたび「ヘゲモニー」である。 に編するいかなるへゲモニーも存在しえないのである。 から零れるこの剰余なしには、 ジェクトによる異質な諸要素の節合は、 再交渉と転置をめぐる陣地戦、 へと滲出させ、 と看做してい ラクラウはしばしばこの異質なものの節合を「人民の構 それが静的で硬直した統一を破壊するのみでなく、へ ここで相互汚染を支配してい 、るが、 そこに新しく敵対的なモメントを噴出させ われわれがこれを「生産的」 からにほかならない。 同質性は異質なも 現行の政治空間を変容させ るロ それらを境界 ジ ヘゲモニー 新しい象徴的 ツ 均質的な空 0 ク の排除な 0 と呼ぶ 名は の内 を Š

象不可 全に正しい。 間に支えられていることに求められる。 性との種差を示すことが出来る。 る必必 ル てラッ クスのルンペンプロレタリアが示す三つ いとしても、 攪乱的、 あるの セ いは、 1 生産的 マセンが次のように述べていることは完 それが構 敵 対 性が矛盾の から、 成的外部として共通の 異質性が敵対関係と区別さ 関係、 異質性と敵 それゆえ、 もしくは差 0) 性格 対的な外部 このこと 表象空 異の 表

が

差異 るので、 の明確な分割を伴ったコミュニティの 全体性」を参照し、 ば少なくとも客観的な というわけではない。 しているように、 極がそれとの関係に L 0 かしながら、 関係で 敵対性はそこでコミュニティと敵 は ない これはその この 前提としている。 ŧ 「敵対性」 種の敵対関係は、 0) 「部分を構築するであろうより広 おいて」、 の、 表象の可能性を排 ラクラウとムフ はまさに、 示差的では 敵対性は内部と外部 充足を前 なるほど実 対的 「敵対性 な が 除 な他者が 正 しく している とすれ (体的 い な

ない。 サイダー あるい この異質なものはただ粛々とそこから排除されているのでは ラクラウの異質性の概念が狙うのは、 から排除されることで闘争のアリー 係を対立として成り立たせしめるためには、 発性 秩序に深刻な危機をもたらすとき、 先に言及したチェス もに構築される意味作用の空間を前提することになる。 做 があ は価価 してい ラクラウは 13 値 らわにされるとき、 ほかならない。 るが、 0 測定可 しばしば異質なものを「敗者 underdog」 同 の例に 能 .質的な空間における対称性が 性を前提とせざるをえな しかしながらすでに述べたように おいて明らかなように、 あるい ナから零れ落ちるアウト この は転位がもたらす 敵対関係の等価性の鎖 [敗者] 共 通の V とすれ 表象空間 はまさに 崩れその 敵対 関

となく異質なものを生産するのであり、そうであるがゆえに ありえない。 べてがいずれ同質性のうちに表象/代表されるということは 節合関係を打ち立てようとする。 人民」として立ち現れ、 人民の構築はまたしても排除を必要とし、 閾の向こう側へと越境し、 しかしながら異質なものす 新たな 幾度

## 六 むすび ラディカリズムなき「ラディカル・デモクラシー」

0

同質性と異質性の攻防に終わりはないのである。

とにしたい。 デモクラシー」と呼ぶものについて論究し、 最後に以上の議論から導かれる、ラクラウが「ラディカル・ それが異質性という概念に交差するまでの過程を検討した。 中心を占めると考えられてきた概念の変遷を提示し 本論文ではこれまで、 敵対性というラクラウの政治 結論に代えるこ なが 理 論 6

あり、

そのかぎりで異質なものすべてが表象/代表の領域に

もたらされるということはありえず、

したが

つて

同質性と異

な

質性の境界をめぐるゲームが止むことは

モクラシー てのリベラル・デモクラシーの ズム」を提示している。それによれば、第一に政治体制とし いてラクラウは、デモクラシー の普 いたリベラルな諸 遍 性 0 最初の意味でありうる」のでないな諸制度の内側の民主化は、 がある。 制 限 なし 理想、 における三つの「ラディ の普 遍 のであり、 つまり 的 規則 ラディカル Ú (D) 「諸規則 適 内部それ自 用に ・デ もと カリ の適 このために本論文で最初に言及した熟議民主主義、

「ラディカル・デモクラシーの未来」というテクストにお

リベラルな諸制度に担保された形式的普遍性とそこに働く権 体が抱える緊張関係を見逃すべきではない そして第二に、 政治的アクターとしての 人民の構築がある。

でありうる。」 ある等価性の鎖は他の多くを排除することでのみ可能 部にあるすべての諸要求を汲み尽くすのではない。 述べているように、「デモクラシーは、 た異質なものが諸要求を携え出現する。 力の作用を問い質すべく、表象/代表の外部に放擲されて 異質性から敵対性、ないしは人民を構築することが表象の な声を与えようとすることにかかわる場合にの 最後に、彼が「ラディカルな複数主義」と呼ぶものである。 それが それゆえラクラウが 敗者に政治的 みラディカ 0 なの まり、 で ル

りえず、 である。 た異質な諸要素から構築されねばならないということである。 ウが挙げている第二と第三のラディカリズムに対応するも して捉えられるべ 本論文で議論した異質性と敵対性の構築はまさに、 むしろそれは辛抱強 彼の思考が示すのは きであ ŋ 表象 い政治的。 敵対関係 代表空間 プロジェ が所与のものでは から クトの結果と 吐き出され ラクラ あ  $\mathcal{O}$ 

あるい

は、 ル に支配することの不可能性こそまさに、われわれがラディカ の非決定的な性格、それが結晶化する偶発的 つまりラクラウの言葉を引用するとすれば、「この相互作用 還元を拒否し、そのダイナミズムを生かしつつ殺さないこと 逆説的にも十分にラディカルではないこと、単一の 牽制する。それゆえ重要なことは、これら三つのモメントが リズムは、それぞれがそれぞれを呼び求めると同時に互いを うだろう。そうではなく、むしろ上に示した三つのラディカ きわめて扇情的な転覆の政治を称賛することに終始してしま い。というのもそうでなければ、「ラディカルに見せかけた」 公的な空間を構成する権力関係そのものを問いに付すのであ したままであるからである。ラクラウの異質なものの考察は もしくは闘技において表象/代表されない外部に対して沈黙 な意味作用の空間を自明視し、新たに敵対性が発生する場 ついては、それが対立を構成し、維持さえもしている同質的 がコンセンサスの最終的な不可能性を指示しており、後者に 分ではない。 それを批判する闘技的民主主義でさえラクラウにとっては十 ・デモクラシーと呼ぶものなのである。」敵対性と異質性 しかしながらラクラウが抱えるデモクラシーのヴィジョン それは抗争を是とするアゴーンとて例外ではない。 リベラルな諸制度とその政治形態を排除するものではな というのも前者に関しては、転位という否定性 な形態を概念的 原理

のうちに「デモクラシーの未来」を見るのである。化しながら、ヘゲモニーをめぐる終着点なき脱節合/再節合みが持つ民主主義的なモメントを求めると同時にそれを相対をめぐるひたすらに外部を求める眼差しは、リベラルな枠組

#### 注

- (1) Joshua Cohen, "The Economic Basis Deliberative Democracy", Social Philosophy & Policy, 6:2, 1989, p.33. しかし論者によって、熟議におけるコンセンサスの重要度には偏差が見られることはあるものは基本的にそれを参照しているが、文脈上の理由などあるものは基本的にそれを参照しているが、文脈上の理由などあるものは基本的にそれを参照しているが、文脈上の理由などあるものは基本的にそれを参照しているが、文脈上の理由など
- p.92. (葛西弘隆訳『民主主義の逆説』、以文社、二〇〇六、一p.92. (葛西弘隆訳『民主主義の逆説』、以文社、二〇〇六、一

から適宜改訳してある。

(3)たとえばムフは次のように述べる。「完全なコンセンサス、調和した集合的意志といった観念はいずれ放棄される、それゆえされねばならず、対立、そして敵対性の永続性が受け入れられねばならず、対立、そして敵対性の永続性が受け入れられればならず、対立、そして敵対性の永続性が受け入れられる。はならない。」Chantal Mouffe, The Return of the Political, London: Verso, 1993, p.104. (=千葉眞・土井美徳・田中智彦・山田竜作訳『政治的なるものの再興』日本経済評論社、一九九八、二〇八頁。)また、ムフの闘技的民主主義が抱える問題については拙稿「現代民主主義におけるアゴニズムの隘路――シャンタル・ムフにおける敵対性なき闘技をめぐって」(STTEZERO/タル・ムフにおける敵対性なき闘技をめぐって」(STTEZERO/タル・ムフにおける敵対性なき闘技をめぐって」(STTEZERO/タル・ムフにおける敵対性なき闘技をめぐって」(STTEZERO/タル・ムフにおける敵対性なき闘技をめぐって」(STTEZERO/タル・ムフにおける敵対性なき闘技をめぐって」(STTEZERO/タル・ムフにおける敵対性なき闘技を必ずいる。

Plurality of the Social", David Slater, ed., New Social Movements and State in Latin America, Amsterdam: CEDLA, 1985. 近藤康

-理論的刷新からニュー・レイバーへ』(木

Marxism Today, 1981. Laclau, "New Social Movement and the

鐸社、二〇〇一)第一章参照。

史『左派の挑戦-

- (4) Patchen Markell, "Contesting Consensus: Rereading Habermas on the Public Sphere", Constellations, Vol.3, No.3, 1997.
- (15) Andrew Knops, "Debate: Agonism as Deliberation—On Mouffe's Theory of Democracy", The Journal of Political Philosophy, Vol.15, No.1, 2007.
- (Φ) Andrew Norris, "Against Antagonism: On Ernesto Laclau's Political Thought", Constellations, Vol.9, No.4, 2002, p.554.
- (~) Laclau, New Reflections on the Revolution of Our Time, London: Verso, 1990, p.177.
   (∞) E. Laclau and C. Mouffe, "Socialist Strategy: Where Next?",
- (9)ラクラウの処女作に該当する『マルクス主義理論における政治とイデオロギー』においても、敵対関係は言及されている。しかしここで敵対性は依然として対立関係とほぼ同義に扱われており、それ自体が概念的な深みを獲得しているわけではない。Laclau, Politics and Ideology in Marxist Theory: Capitalism, Fascism, Populism (London: NLB, 1977) (=横越英一監訳『資本主義・ファシズム・ポピュリズム』拓植書房、一九八五)の特に第三章を、および以下のものを参照されたい。Laclau, "Democratic Antagonisms and the Capitalist State", in Michael Freeman and David Robertson, eds., The Frontiers of Political

#### ess, 1980.

- (\(\mathref{\Pi}\)) Lucio Colletti, "Marxism and Dialectic", New Left Review, No.93, 1975, p.6.
- ( $\Xi$ ) Laclau, "Populist Rupture and Discourse", Screen Education No.34, 1980, p.87.
- (12) Ibid., p.89.
- (鉛)本書の評価をめぐっては、Stuart Sim, Post-Marxism: An Intellectual History (London: Routledge, 2000) に詳しい。
- (14) E. Laclau and C. Mouffe, Hegemony and Socialist Strategy:
  Towards a Radical Democratic Politics, Second Edition, London:
  Verso, 2001[1985], p.124. (以後 HSS と略記) (=山崎カヲル・石澤武訳『ポスト・マルクス主義と政治――根源的民主主義のために』大村書店、一九九二、一九八頁。) なお引用箇所にはために』大村書店、一九九二、一九八頁。) なお引用箇所にはために』大村書店、一九九二、一九八頁。) なお引用箇所にはために。
- (乌) HSS, p.124. (=邦訳|九九頁。) Laclau, "Metaphor and Social Antagonisms" (in Cary Nelson and Lawrence Grossberg, eds., Marxism and the Interpretation of Culture, University of Illinois Press, 1988, pp.255-56) をも参照されたい。

以前の見解とは異なっている。JHSS, p.148. (=邦訳二三七頁。)

- (16) HSS, p.125. (=邦訳一九九頁。)
- (江)ラクラウは一般に、言説内部の個々の諸要素の場合はアイデンてパラレルである。
- (18) HSS, p.125. (=邦訳二〇〇頁。
- (\(\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\tin}}\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\tin}\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\tinter{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\te}\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\texi}\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\texi}\text{\text{\text{\texi}\text{\text{\text{\text{\text{\text{\texi}\text{\text{\text{\text{\text{\text{\texi}\text{\text{\tex
- (20)HSS, p.125. (=邦訳二〇〇頁。)

153

Theory: Essays in Revitalised Discipline, New York: St Martin's

2011

- (21)HSS, p.129.(=邦訳二一三頁。
- (Stanley Aronowitz, The Politics of Identity: Class, Culture, Social Movements, New York: Routledge, 1992, p.189.
- (A) "Post-Marxism?" (New Left Review, 163, 1987) にはじまるノーマン・ジェラスとの論争は有名である。ジェラスの一連の批判は、Norman Geras, Discourses of Extremity: Radical Ethics and Post-Marxist Extravagances (London: Verso, 1990) を参照。
- (25)『主体』というカテゴリーを使うときはいつも、私たちは何らいの言説構造内部での『主体位置』という意味で、それを使っているJHSS, p.115 (=邦訳一八五頁。)
- (S) Fred Dallmayr, Margins of Political Discourse, Albany: State University of New York Press, 1989, pp.131-32.
- (\(\S\)) Anthony Giddens, The Constitution of Society: Outline of a Theory of Structuration, Cambridge: Polity Press, 1984. Colin Hay, "Structure and Agency", in D. Marsh and G. Stoker, eds., Theory and Methods in Political Science, London: Macmillan, 1995.
- (%) Slavoj Žižek, "Beyond Discourse-Analysis", in Laclau, New Reflections on the Revolution of Our Time, p.250.

Blackwell, 1999.

- දි) Ibid., pp.251-52.
- $(\mathfrak{S})$  New Reflections on the Revolution of Our Time, p.17
- タインとデリダ』産業図書、一九八七、三六―三七頁。) Nebraska Press, 1984, p.18.(=高橋哲哉訳『ウィトゲンシュタインとデリダ』産業図書、一九八七、三六―三七頁。)
- (S) New Reflections on the Revolution of Our Time, p.21
- (3) Laclau, "Deconstruction, Pragmatism, Hegemony", in Chantal Mouffe, ed., Deconstruction and Pragmatism, London:

- (34)「社会が社会として自らを構成することの最終的な失敗」については、以下のものも参考になる。Laclau, "Universalism, Particularism and the Question of Identity", in Emancipation(s), London: Verso, 1996. (=布施哲訳、「普遍主義、Vol.24、No.15、一九九六。) あるいは転位に類似したアイデアを、会をいるの不可能性」という一九八三年のテクストに「萌芽的に」という一九八三年のテクストに「萌芽的に」という一九八三年のデクストに「萌芽的に」というには、ことも可能である。Laclau, "The Impossibility of Society", Canadian Journal of Political and Social Theory, Hiver/Printemps, 1983.
- (\(\frac{1}{2}\)) David Howarth, *Discourse*, Buckingham: Open University Press, 2000, pp.121-22.
- (S) Anna Marie Smith, Laclau and Mouffe: The Radical Democratic Imaginary, London: Routledge, 1998. Jacob Torfing, New Theories of Discourse: Laclau, Mouffe and Zizek, Oxford:
- (気) たいかだい D. Howarth, A. J. Norval and Y. Stavrakakis, eds., Discourse Theory and Political Analysis: Identities, Hegemonies and Social Change, Manchester: Manchester University Press, 2000. Jules Townshend, "Discourse Theory and Political Analysis: A New Paradigm from the Essex School?", British Journal of Politics and International Relations, Vol.5, No.1, 2003, p. 132
- (%) Aletta J. Norval, "Trajectories of Future Research in Discourse Theory", in *Discourse Theory and Political Analysis*, p.223.

155

- (4) Urs Stäheli, "Competing Figures of the Limit: Dispersion, Transgression, Antagonism, and Indifference", in S. Critchley and O. Marchart, eds., Laclau: A Critical Reader, London: Routledge, 2004, p.226.
- (41) Ibid., p.238
- (4)Laclau, "Glimpsing the Future", in Laclau: A Critical Reader, p.318.
- (4) Ibid., p.319.
- 4/1510
- (4) Laclau, On Populist Reason, London: Verso, 2005, pp.140-41
- (4) "Glimpsing the Future", p.319. (7) New Reflections on the Revolutio
- (\(\Sigma\)) New Reflections on the Revolution of Our Time, p.26. (\(\Sigma\)) Ibid., p.22.
- (9) Ibid., p.26. このラクラウのヘーゲル解釈については、やはりスは付記しておくべきだろう。Slavoj Žišek, "Schlagend, aber nicht Treffend!", *Oritical Inquiry*, 33, 2006.
- (云) On Populist Reason, p.85.
- (5) Oliver Marchart, "In the Name of the People: Populist Reason and the Subject of the Political", diacritics, 35:3, p.3. and the Subject of the Political", diacritics, 35:3, p.3. まった議論をする紙幅も準備もないため、さしあたり以下の文献を挙げることで満足せざるをえない。Yannis Stavrakakis, "Antinomies of formalism: Laclau's theory of populism and the lessons from religious populism in Greece", Journal of Political Ideologies, 9 (3), 2004. 鵜飼健史「ポピュリズムの両義性」『思想』、

- (3) On Populist Reason, p.144.
- (云) Laclau, "Heterogeneity and Post-Modernity", in P. Goulimari, ed., Postmodernism. What Moment?, Manchester: Manchester University Press, 2007, p.204.
- (S) On Populist Reason, p.144. Hal Draper, Karl Marx's Theory of Revolution: The Politics of Social Classes, Vol. 2, New York: Monthly Review Press, 1978, pp.453-78.
- (6) Jeffrey Mehlman, Revolution and Repetition: Marx, Hugo, Balzac, Berkeley: University of California Press, 1977, p.19. (=上村忠男・山本伸一訳『革命と反復――マルクス/ユゴー/バルザック』太田出版、一九九六、三二頁。)
- (5) "Heterogeneity and Post-Modernity", p.205. この文脈に関連して、マルクスのルンペンプロレタリアートが持ちうる政治的性格については、Peter Stallybrass, "Marx and Heterogeneity. Thinking the Lumpenproletariat" (Representations, No.31, 1990)
- (%) Lasse Thomassen, "Antagonism, Hegemony and Ideology after Heterogeneity", *Journal of Political Ideologies*, 10(3), 2005,
- (A) Laclau, "The Future of Radical Democracy", in L. Tonder and L. Thomassen, eds., Radical Democracy: Politics Between Abundance and Lack, Manchester: Manchester University Press, 2005, p.259.
- (6) "Glimpsing the Future", p.295.
- (전) "The Future of Radical Democracy", p.261.
- \*本稿は平成二十二年度科学研究費補助金(特別研究員奨励費)\*本稿は平成二十二年度科学研究費補助金(特別研究員奨励費)

# リベラル・デモクラシーと神権政治

るが、しかしそれらに一貫しているのは、リベラル・デモクラシー

〔柴田寿子著、東京大学出版会、二〇〇九年〕―――スピノザからレオ・シュトラウスまで』

### 梅田百合香

本書に収められた諸論文はそれぞれ異なるテーマを有してい第Ⅰ~Ⅲ部の設定は編者の服部美樹氏によって行われている。年から二○○八年までに刊行した諸論文を所収したものである。本書は、二○○九年二月に逝去された柴田寿子氏が一九九七本書は、二○○九年二月に逝去された柴田寿子氏が一九九七

シー 立場のシュトラウスがどのような論理で「普遍的信仰 このスピノザの「普遍的信仰」あるいは「普遍的宗教」 るスピノザと、 著者の研究上の根本的な問題意識を土台としているということ 書全体を貫く最も重要な概念である。ただ第一章では、 啓示宗教との共存のためにリベラル・デモクラシーの優位性を 望み、 示宗教との共存のためにリベラル・デモクラシーの社会体制 モダニティへの失望)を抱えていることが示される。 現在のアメリカもモダニティの第二の危機 できず全体主義の成立を許したヴァイマール共和国だけでなく いることをおさえておくならば、本書は一気に読みやすくなる。 いない場合でも、こうした著者の問題意識がどの章にも通底して 発展的応用といえる。したがって、直接スピノザについて論じて いわばいくつかの論点に対する著者によるスピノザの処方箋の 哲学と宗教の問題に対する取り組みをバックボーンにしており、 問題群に対する著者の解釈は、 である。すなわち、各章で展開されている様々な思想家や思想的 の原則たる政教分離をスピノザの視点を通じて問い直すという、 第一章では、レオ・シュトラウスによるリベラル・デモクラ 同じユダヤ人でありながら、無神論的哲学者の立場から啓 の原理的諸問題の分析を通じて、「ユダヤ人問題」を解決 「普遍的信仰」を寛容するシュトラウスとの対比である。 非啓示宗教的な共通道徳として「普遍的信仰」を提起す 啓示宗教を信じるユダヤ教徒として理性や他 スピノザの政治と宗教あるいは (ニヒリズム・非道徳・ 本章の特徴 (宗教)」 0

を受け入れることができるのかについては説明されてい 共約的 な理性と啓示が異なる基礎づけによって歩み 寄り、 な 結

れ

果としてリベラル・デモクラシーを共有するというシュトラウ 第一章の スのプロジェクトの中身は、次の第二章で検討される。 議論 (初出二〇〇四年) は、 時系列的には第二章 むしろ Ó 議

第二章で著者は、 (初出一九九八年) を前提にしているといってよい 聖書 (啓示宗教) の領域と哲学の 領域 Ó 統

合を否定するシュトラウスの立場は、 スピノザから影響を受け

啓示と理性、 いるのであり、 スピノザは聖書と哲学の分離だけでなく、その一致をも示して と主張する。 互に干渉せず完全に分立し、 次の二つの主張を強調するところにある。第一に、 真理は無関係であるにもかかわらず、 ていると指摘する。 行動において奇妙な一致を起こすとも論じる。 聖書と哲学の統合や同化を否定し、それぞれが 第二に、しかし他方で、「普遍的宗教」と哲学的 著者はここにモダニティの枠に収まらないスピ 著者のスピノザ解釈の特徴は、 互いの自律性を尊重すべきである 結果的に愛や正義とい スピ スピノザの こノザは つまり、 相 0

ザと反対に啓示宗教を信じるユダヤ教徒の立 デモクラシーを公教的教えとするアメリカでこの公教が必ずし シュトラウスはスピノザのこれら二つの主張を秘教的教えとし て会得していたと理解される。 ,ザのオリジナリティを見出すのである。こうした観点から、 己のアイデンティティの 真理ではないことを暴露し解体させ、 よりどころとなっている固有性や自 そしてシュトラウスは、 他方でユダヤ教とい 場 がら、 、リベラル スピノ · う

るべき

(八〇頁) というように表現しており、

本来啓示とは区

.別され

彼が公教的教えと秘教的教えの区別にこだわった理由はまさに ある啓示宗教の真理をも解体するという熾烈な戦略であった。 デモクラシーの 事したという。つまりシュトラウスの政治哲学は、 律性すらも実は哲学的真理すなわち公教との共通性 7 いることを暴き出し、 真理 の解体と同 宗教的真理をも解 時に、 自分自身のよりどころで 体させる作業に従 に リベラル・ 組

神権政治と民主政の関係性が考察され、 ここにあると著者は論じる。 第三章 (初出二〇〇六年) では、 スピノザ自身の 第二章の 道徳におけ 啓示と理 性

たいへん有益で魅力的である。 さに著者の研究の真骨頂が発揮される主題であり、その分析 収まりきらない広がりと特異性があることを示す点にある。 0 啓示と哲学の奇妙な一致というテーマが受け継がれている。 主眼は、 スピノザの思考様式にはヨーロッパ近代思想の枠に しかしながら、 本章では

遍的 関連の説明において「啓示(普遍的宗教)と哲学 と呼んでいるが、第三章では、 スピノザが提示したユダヤ教でもキリスト教でもない中立で普 な公的 市民道徳のことを、 スピノザの啓示と哲学の分離と 著者は「普遍的宗教 (自然的 (信

的宗教(信仰)」の概念でブレが見られる。第一章、第二章では

括ってしまっている。 「普遍的宗教」を「啓示 この記述は読者に混乱を引き起こす。 (普遍的宗教)」と単純に一つに ス

ノザは、 示宗教と、そうした固有のものを取り除い ダヤ教固有のもの、 キリスト教固 た「普遍的宗教」と 有のものをもつ

啓

明確に区

別

Ļ

そのうえで、

啓示と哲学は社会的政治的

K

見

論じている。そうであるならば、著者は「啓示」と「普遍的宗教 となる政教分離とは異なったスピノザ独自の思考様式があると は、このような分離と一致の主張にこそ、 ならば 括りにせず、ここは丁寧に区分けして記述するべきであった 益な同 双方とも道徳的に正しい行為を導くという点で公共上 一の結果をもたらしうると主張している。そして著者 近代啓蒙思想の 主流 」を

確

0 0

と思う。

の — 原 0) 0 面 信仰の領域を区分し、 テーマとしている。ホッブズは外面的行為の領域と内面的 ホッブズのこうした議論は結果的に外面的領域= 的領域 影響がみられる。 解釈には、 則である政教分離の端緒とし、これに対して、 第四章は ピュー 般原則とスピノザの議 政治と宗教の対立問題を解決しようとした。 (=私的領域を分離する政教分離の理論へ ・リタニズムと信仰の自由への道を開 (初出二〇〇八年)、 著者自身も述べているようにカール・ 著者はここで、 政治は外面的行為にのみ及ぶことを確立 論との相違を明らかにすることを ホ ッブズを端緒とする政教分離 ホッブズを近代啓蒙思想の いたという。 それとは異な 著者によれば の一階梯とな 公的領域と内 シュミット 記思想•

> ラー カン という著者の ムなど他 0 強い問題意識 啓示宗教の民との接点を見出 があ しうるの では な

裏付けられて成立する意見の 聖書に記されたヒストリア て聖書解釈とは、 提示するが、 性による聖書の理 スピノザは聖書の 真の宗教」 実性 が 道徳的・宗教的格率がミニマムな信仰箇条にまとめ 「普遍的信仰」は民衆による聖書の反復読解によって現れ 「普遍的 四章では、 」という用 の必要性も認めない。 理性 信仰」 これまでの 聖書を理性や哲学で解釈することではなく、 理性的解釈を否定するとともに、 性的解釈を 語で登場する。 (哲学) と聖書 である。 したがって、スピノザにおい 「普遍的宗教 (歴史物語) 著者によれば、 束 (政治的な意味で)「真の宗 道 (啓示) なぜなら、 が発生・連結・ 徳的確実性」 の相互不干渉を説 信信 む ホッブズは公的 民衆による経 仰) スピノザにとっ 「道徳的確実性 展開、 という共通 そのような が て聖書 道 を解 徳 理 的

な信 に 0 これは重要な視点を提起するものである。 た内面の自由として成立するのではなく、 釈する権利とは、 るものだからである。 Ш く理由を知ることであって、ヒストリアに潜 0 道 対抗 .重視して、「道徳的確実性 評者からみると、 徳的確実性」 仰箇条としての 相違のキー 0) ホッブズのように政教分離によって確保 形成自体に参画する人々の力を意味する。 著者は 概念と位置づけるが、 一普遍的信仰」 ホ ツ ||ブズの外面 「普遍的信仰」 それ自体が、 しか ヒストリアにおける と内 ただホッブズ研究者 しこのミニマム 面 をホ の分 ホ ッブズが ツ 離をとく ブズと 丰

位  $\exists$ 

ゖ

Ź.

つまり、

近

代の権化 、う対比

超近代のスピノザとい

の設定である。 !のホッブズ対近

この対

比

0

背 ス

代の傍流も

L

つものと ノザを

ノザの思想に、

現代のイ

近

代の主流とは異なるスピ

る思考様式

<u>П</u>

ッパ近代主義の限定にとらわれない広がりをも

から神権政治と民主政の共約点を探ったスピ

つつ、いずれも重要な論点が鋭い洞察力で考察されているが、

リスト 唆を受けたものではないか、 教徒の救済に唯一必要と設定した「本質的 という別様の見方も浮 信仰箇条」 かんで か

本当の意味で宗教的でホッブズが真の信仰として設定したのは |いたホッブズの 「真の宗教」は政治的なものであって、 むしろ

くる。著者が

「道徳的確実性」=「普遍的

信仰」の対抗物として

政

ある。スピノザはこのホッブズの「本質的信仰箇条」にインスパ イエスはキリストである」という最低限の「本質的信仰箇条」で

だろうか 的市民道徳へと発展させたと読み取ることもできるのではない イアされて批判的に継承し、 キリスト教的限定を取り払って公

出一九九七年)では、 批判に対し、カント的視点から再批判が提起され、第六章 (初出二○○四年)では、シュトラウスのリベラル・デモクラシー 幅が許されればより詳しく紹介したかったが、 政治と哲学の境界問題におけるスピ 続く第五章 ノザ (初

デモクラシー とどう対話するのかという問題について整理と説明がなされる。 出二〇〇五年)では、 とアーレントの親近性を示唆しつつ、アーレントの歴史認識の 対するマルクスの批判を軸に、政教分離を前提とするリベラル 方法の具体化こそが現代的課題であると主張される。第七章(初 にされ、第八章(初出二〇〇八年)では、 尊重というスピノザの原則を枠組としたシュミット批 アーレント、 政教一致を前提とするユダヤ人やイスラーム 啓示と哲学の分離・相互不干渉・自律性 シュミット、 マルクスを主たる対象とし 政治的 「無神 判が展

> それらは、 治 の各領域の 第一章から第四章で掘り下げられ 分離と自律性尊重というスピ ている哲学、 ノザの原則を分析

視 本書において著者は、 角の基礎としている点で共通している 複雑で難解な問題群を丁寧に解きほ

Ċ,

E | Ł, 討すべき論点、考察をより深めるべき論点を示しきり、 さへの戒めがある。 は、「普遍性」を掲げる西欧的理性や近代啓蒙思想がもつ尊大 釈を深化させている。そして、もう一つ著者の特徴をなすのが シュトラウスと内的に激しく格闘することによって、 かの思想家と同列ではない。 それはシュトラウスである。 ようにスピノザであるが、本書にはもう一人の主役が存在する。 成功している。その考察の支柱となっているのはすでに述べた 近代的な思想や文化そしてそのなかで生きる人々に対する配慮 相違を尊重しようとする姿勢である。著者の研究 問題の本質はどこにあり、 ロッパ近代思想研究の立場にあって、 著者は、 自身の実存すべてをかけて、 彼は分析対象として登場する幾 著者はスピノザ解釈をめぐって 何であるのかを提示することに 非 ヨーロッパ 自身の解 伝えき

明かすことが、評者自身を含め、残された私たちの課題であろう。 をまっとうした。著者の遺志を引き受け、これらの諸論点を解き ることを最後の課題とし、 これらの解明を後進に託してその生

(うめだ・ゆりか) /政治思想史

## ジョン・ロックとアメリカ先住 民

(三浦永光著、 御茶の水書房、二〇〇九年) 自由主義と植民地支配』

#### 下川 潔

冒 書 由 わ ち自由 頭で、「ロ 0 主義的政治思想」とどう関係しているかを解明することが本 本 書は、 目的である(本書、三頁)と述べられている。これが本書 主 一義と植 ックの植民地支配に関する議論」 日 ン・ 民地支配との関係を論じたものである。 口 ック政治思想研究の最前 が、 線 彼自身の 0 問 題 序論 自 す な

> 0 テー マである。

るか、 た作品である。 あり、 思想と植民地支配という歴史的事実をどう理解 る強烈な批判の 多くを学び、 ク研究やアメリカの先住民族と植民地史に関する研 自然権思想と異民族」(『ジョン・ロックの市民的世界』 くのことを学んだ。 本書は大きな論争を喚起する力をもっている。 V 0 九 ŧ ック批判に全面的には賛同できないが、それでも本書から多 ているかを示したものである。 様に植民地主義 著者の三浦 九七年〕 のであ それが民衆を武力で征服する植民地支配 ロックの ŋ 所収)にまで遡る。 自らの見解を練り上げてきた。本書はその成果で 氏は、 それは少なくとも一九八二年 控え目に見積もっても、 書であり、 自由主義政治思想がいかに西欧中心 への関心をもっているが、その関 大部の著作ではないが、 現代英語圏の 近代西欧文明の これは その後三浦氏は、 いく人もの 口 ロック自由 ック 負 これは思想史研 -の論文 0 政 所するか  $\mathcal{O}$ ع 沿思 側 私 自 面 1 は三 内外 究文献 由 に 主 かに結び 主 心 想 〔未来: に関 義的 は氏氏 主義政治 光を当て 義に対す 口 研 のロ 浦 . ツク 究者 こであ 氏 独 カン て、 ツ 0) 自



侵といった基本原則が手短に解説される。 原則の多くを自由主義思想 分立と議会主権、 万人に妥当する自然法と自然権、 (神授によるのではなく) 序論では、 口 ックの自由主義政治思想の基本原 信教の 同 自由と政教分離、 意と信託にもとづく政治権 Ō 正 の遺産として肯定的に評価する 労働にもとづく財産所有権 三浦氏は、 領土主権 則 0 が示され 相 力 互 権力 6 不 可 る

者が読むべき重要な書物である。

ッパ人が

!が殺害を正当化する装置として使われるのは、

先住民を殺害する場合であって、

ような限定的主張ならば、

受け容れてよいと私に

も主張した

(五五<u>五</u> ア

六二頁)。

これらの一

連の論点は、現代の

口

ツ

逆の場合ではな

í

また、

゙メリ

力での植

民が本国に経済的利益をもたらす

事実上

 $\exists$ Ī

前に 労働にもとづく財産所有権 しては、 ロックが 西欧中心主義的 の原則と、 が偏 領土 見によ 主 権にか いって、 かわ 植 る

は

口

然法や自然権から排除されてしまうというのである いると考える。そうして先住民は、普遍的に妥当するは .地支配に都合のよいように、それらの原則を歪めて理解し ずの 7 自

第一章は、 この普遍性と先住民排除にかかわる問題を扱う。

口 ックは、 自然法が全人類を保全し、 自然権がすべての 人の自

先住民族が自らの政治社会をもっていないと考え、領土主権の 生活ではなく植民者の勤勉や貨幣経済を奨励し、 が いる(二一一三三頁)と著者は論じる。鍵となるのは、 慣や宗教的道徳的観念を排除する「特論」的規定を組み込んで 法 由と平等を保障することを主張するが、実はその普遍的 有制ではなく土地私有制を重視したことである。 狩猟採集型経済ではなく定住型農業を優先し、 /自然権 の中に、 アメリカ先住民 (インディアン) またロ 土地 無知で怠惰な の生活習 の部族共 ロック ックは、 な自然

自身は、 で「事実上」という限定がつい とによって、 ているわ 民を処罰する権利を事実上認めてしまった (三〇頁)。 互不可侵性を空洞化させ、自然的処罰権という装置を使うこ 少なくとも理論上は いけでは 軍事的優位に立つヨーロッパ人に、 な いからである。 ているのは重要である。 ヨーロッパ人だけに処罰権を認 軍事的優位 性 はゆえに、 紛争の際に先 口 7 7 7 レック 処罰

> あり、 使を続け、 先住民が「天への訴え」を行い、 思われる。 ックのメモ 実は過酷な刑罰の緩和も提唱している。また理 (敗北しようとも) ただし、一 (三〇頁) は、 六七九年 正義の ガブリエ 良心にかけて地上での ゕ 回復をはかる権利をも 「カロライ ル・サ グガー ナ」と題され ル 0) 論的には が武力行 応

とも指摘しておきたい

奴隷化を正当化したということである が先住民奴隷を正当な戦争で捕らえた捕虜と見なし、 戮を正当化する役割を担っているということ、 るということ、第二は、 章以降の主要論点は次の三つである。第一は、『統治二論』第 一論文第五章の 著者は以上の論点のいくつかを第二 所有権論が先住民の土 ロックの戦争・ |地の略奪を正当化 章でも繰り返す 征服論が、 第三は、 先住民 先住民 の殺 7 ツ 0 ク

定し、 る土 だけが土地所有権 を全人類の共有地と見なし、 0) 地経営に深く関わり、 シュリ卿 所有権論を展開した。著者によれば、 このうちの第一の論点を見てみよう(第二章)。 社会の諸特徴を尊重することなく、 地獲得の後でも 土地 (後のシャフツベリ伯) 所有には先住民の同意は不必要だと主張 0) 先住民 正当な根拠であると考え、 先住民の無知や怠惰を前 のための土地が多く 定住型の農業労働 の秘書として、ア 植民地支配にふさわ ロックは による土 自然状態の土 提として、 残っていると想 しかも労働 メリカの植 口 ックは、 彼ら 利 ア 用 地 11

研

究者

0

(理と誤

が

混

かぎらずどの

定

0

留

の見解は

能力ではなく境遇の相違という観点から、 間ではすでによく知られてい 民族にも見られる。 保が必要である。 じり合っているように私には思われる。 無知や怠惰はアメリカ先住民に 先住民の知性に関するロ る。 L かし、 また彼 そこには 少なく ツ ク 0 ょ られてしまうことが多い。 敗北した先住民の主張は、 由 n 3 って、 ٤ を検証 先住民が 著者は、 提 イギリス人側ではなくやはりアメリカ先 示した戦争や蜂起の ギリス植 その先住民の主張を復 彼らが文字をもたないが 民地 側 の提示し 近当化 た戦 理 由とを 争

らではなく、(著者も別の箇所で認めているように) 口 先住民の土地の略奪を正当化しうるが、それが可能となるのは 利用法と見なしていると解釈できる。 者による危害原理の恣意的適用を認め、 クが定住型農業だけでなく、放牧や狩猟や居住をも正当な土 方的危害判断を許容してしまうからだと思われる。 ックが 定住型農業だけを正当な土地利用法と見なしているか 確かにロック所有権論は 植民者にとって有利な 口 ックが植民 地 に正確に理解されねばならない。土地「利用」に関し文化人類学的関心や植民奨励政策に照らし合わせて、

「利用」に関しては、ロ

ツ

争の原因と責任を「客観的かつ公平な観点から」究明し、

過去の

戦争の正当性や不当性

『の言い分に正当性があったと判定する。こうして著者は

文脈ごと

側

衛 関して公正な判断を下そうとする。 者の声を蘇らせ」(一二七頁)、 0 議論を考察する。 第

植 でいかなる役割を果たすか 民者とア 第三章は 口 ックの戦争・ 第四 メリカ先住民との戦争の歴史を扱う。 本書の約三分の 章でロック 征 服論の のその は、 一を占める長い章であり、 背景が描 明確に述べられてはいない。 理論をこの かれているようであり 戦争史と結 この 1 章が ・ギリ び つつけ 本書 Ź

> 四章はふたたびロックに立ち返り、 戦争と征 服に関する

たと想定しているからである (一五七頁)。著者のこの主張 民との戦争においては、常に先住民側が不当な攻撃をし て不当な戦争から区別するかという問 八二節)、 問が生じる。 !民地側がそれに反撃して正当な .区別されると想定する。 0) のための戦争のことである。 一八四 子孫から土 支配権と一 節 合法的 カン 財 ロックは、 地 産」 らである。 相 征服者が被征服者の土地を所有 正当な戦争とは、 続権を剥 支配権とを峻 合法的征服について論じる際に、「人 その したがって、 奪することを明確 理由 だがロックは、これをいか 上は、 (「合法的な」) 別し 題を考えず、 口 ックによれ ロックが植 『統治二論』 仮に三 に禁じ 浦 征服者とな 両者が容易 ば、 氏 民者と先 が 自己防 言うよ け る 0

植

とロ うに ツ 口 ク ックが右の (D) 規範的 ような想定を立てていたとしても 主張との間 なぜこのギャップが たあるか 実

著者は、

一七 歷史的

世紀

のヴァージニア

植

民地でのイギリ

ワタン

人との戦

二ユ

ーイングランドでのピクォ

1 ス人と

戦争

世紀

後半の

フ 争、 前半

イソリ

ツ

ブ

王戦争

( メタカム

0

戦

V

とも

呼ば

のために

事実を発掘し、 兀

彼らの声を復

元しようとする

者

同

ている(一六八一一七

][頁]。

他方、

これとは別に、

著者は

先住

身」

疑

民

戦

敗

元することに

ゆえに忘

ħ

Ė

当

化

する 0 評)

説明され ね ばならない。 イン \_型の さらに 征 服による土地 口 ックの所有権 獲得で はなく、 プ 節 П 華 テ 論

スタント型の労働を通じた平和的 戦争や征服による土地 な土地 獲得は、 獲得を推奨しているこ ロックの意図 著者の状況証拠が アンの奴隷化 ていたと主張する(一八九頁)。 ただし、ロックが 萌 確 ロックの見解を確定するのに適切かどうか に禁じた法律の条文の草稿が含まれてお 管理 した植民地文書 これ

はとても

推測

であ

0

中

インデ

かり、 1

征 服という歴史的 第五章は、 アメリカ植民地における奴 事実とのギャップを埋め 隷制と、 ねばならない ロックによる

隷制正当化との関係を考察する。著者は、

アメリカでの

奴隷

からかけ離れていると思われる。ここでも規範理

生論と、

戦争や

今後慎重に検討されねばなら

口

0

とを考慮すれば、

と問う。 口 ックがいかにしてアメリカ植民地での奴隷制を正当化したか 「正当な戦争」で捕えられた敵方の捕虜は、 その 死

制 奴

の歴史と、

ロックのカロライナ憲法草稿を考察したうえで、

に値する行為」のゆえに奴隷化してよいとロックは主張した(一

地での奴隷制の正当化として使ったとは考えにくいことを著者 けにかかわる。ロ 八〇頁)が、この正戦による奴隷制正当化は、 は認める。 隷」の中に、 だがそのうえで著者は、「正当な戦争に ックが、この正当化をそのままアメリカ植民 ロックが「アメリカ先住民の奴隷を含め 当の捕虜 おいて捕え 二代だ

があり、

一定の留保も必要である。

しかし、ロ

ーック自

1由主

0

 $\mathcal{O}$ 

0

実にもとづく(一八四―一八七頁) て捕えられたインディアンが いた」(一八四頁)と推測する。 実際に奴隷化され この推測は、 が、 著者はさら 当時の戦争にお ていたとい に、 口 ーツク Ď

6

がその経営に深く関わ 奴隷化が頻繁になされていたと指摘する (一八七—一八八頁)。 イアンの 状況証拠の積み重ねによって、著者は 奴隷化を正当な戦争による正当な奴隷化と見なし ったカロライナ 植民地でも、 インディア 口 ックが イ

> なわち文明社会に向 会の二分法を用いて、自然状態における先住民が、 上げる。ロックは、アメリカが自然状態にあると考えて領土不 考察のまとめであ 可侵の原則 元章は、 の適用を回避したが、 ックの自由主義と植民 かって単線的に 植民地支配を正当化する思考枠 彼はまた、 進歩してゆくべきだと考え 地主義 自然状態と政治社 0 関係につい 政治社会す 組 を 7

た、 本 と著者は主張する。 書の主張に関しては、すでに見たように、 いくつ かの疑 問

者は、 論 努力は並大抵のものではなく、これには敬意を払いたい 口 (グロチウスやプーフェンドルフ、 ックの見解を適切に評価するために、 あるいはウィリアム・ペ 随所でそれを他

理論的主張と歴史的な植民地支配とを結びつけようとした著者

六二一六六、一六一一一六八頁)。また、 ンやロジャー・ウィリアムズ) の見解と比較する(二九、 現代の文化人類学の 知

関するロックの見解を『統治 上がらせようともする 見を活用して、ロックの (六九— 先住民社会の 論 七二頁)。 0) わずか 理 著者 一解の 不  $\mathcal{O}$ は 関連 - 十分さを浮 植 記 民 (地支配 述 6 カン び

出するか、 あるいは植民地支配と戦争に関する歴史的

163

デ

的に自由主義と植民地主義の関係を解明しなくてはならない。Archivesにある)を積極的に活用することによって、より実証承認・管理した諸々の植民地文書(イギリスのThe Nationalとづいて推測する。今後若い世代の研究者は、ロックが作成・

(しもかわ・きよし/イギリス哲学・政治哲学)

しも

注

(1) この点については、James Farr, 'Locke, "Some Americans", and the Discourse on "Carolina", Roland Hall (ed.), *Locke Studies*, vol. 9 (2009) が重要である。

(2) タリー、アーネイル、パグデン、三浦らの植民地主義的なロッ

ク所有権論解釈を批判し、ここで示唆した見解を展開したものとして、次の拙稿を参照。Kiyoshi Shimokawa, 'The Origin and Development of Property: Conventionalism, Unilateralism, and Colonialism', in Peter Anstey (ed.) , *The Oxford Handbook of British Philosophy in the Seventeenth Century* (Oxford: Oxford University Press, forthcoming).

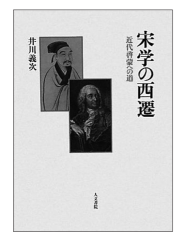
#### 書評

## 『宋学の西遷――近代啓蒙への道』

(井川義次著、人文書院、二〇〇九年)

### 大塚雄太

想史の知的枠組みから解き放つと同時に、もうひとつの源泉の史の文脈に中国哲学を結ぶことによって、それをヨーロッパ思ライプニッツからヴォルフを経てカントへと連なるドイツ思想に与える衝撃は、意外にも大きいのではないだろうか。本書は、『宋学の西遷』という書名そのものがヨーロッパ思想史研究



公論新社、

二〇〇七年)で、

ある程度の紙幅が割かれていること 加藤尚武編『哲学の歴史七』(中央

第三章

『中華帝国の六古典』

の儒教古典解釈

Î

関する研究は層が薄く、

もその意味で目新し

フに焦点を定め、

再 0 認識を迫る。 思想交流に着目する研究視角は戦前から存在した。 もっとも、 著者もあとがきで述べるように、 評者 東 0

思想に及ぼせる影響』(早稲田大学出版部)がある。七〇〇ペ ジの大著では、儒教の基本的な枠組みが確認された後、 手元にも、一九二九年に出版された五来欣造『儒教の独逸政 、その ] 治 K

が、著者によれば

た三つの先行著作を挙げている。そのうち二つが戦前のものだ

「こうした手堅く、かつ大部にわたる研究は

五.

究に大きな問題を投げかけているともいえるだろう。

著者の問題意識に接近してみよう。著者は、導きの

イツへの伝播過程が追跡されている 般的にはライプニッツであろう。しかし本書では、 中国哲学とドイツ思想との関係で想起されるのは、 ヴォルフ おそらく

が結節点に据えられている。ライプニッツの中国哲学評価が

あ とってむしろ衝撃的なのは、ヴォルフに関する記述が本書の三 中国哲学に関する講演を行ったことが決定打となった。評者に 体は少しも不思議ではない。そもそも彼がハレを追われたのも、 ルフなのであるから、彼の発想源に中国哲学が結びつくこと自 分の一を占めるという、きわめて単純な事実である。 って、そのライプニッツの影響下にあるといわれるのがヴォ ヴォルフ

ることでドイツ講壇哲学(学校哲学)を席巻したというような ツ=ヴォルフ学派という形か、ライプニッツの哲学を平板化す は、 般的なことでしか知られていない。総じて現在でもヴォルフ 、教科書的にはライプニッツとカントに挟まれて、ライプニッ

> ている。以下に本書の構成を示す。 に受容されたのかという点に論点が引き絞られたことにも表れ 哲学がどのような経緯で、 事によって研究水準が飛躍的に高められた結果、 実に七○年近くまとまったものが現れなかったが、 上/下』(明治書院、 来氏の研究以来、 戦後数十年、途絶えてしまった」(五二九頁)ということである。 研究の方向性を確定しえたことを告白している。 確かにドイツと中国という枠組みでの哲学・思想史研究は 堀池信夫『中国哲学とヨーロッパの哲学者 一九九六年/二〇〇二年)が出版されるまで、 どのように翻訳・解釈され それ 著者は自身の 堀池氏の仕 ジヴォル 中国

フ

序章

部

クプレ『中国の哲学者孔子』

の中国哲学

第二部 第二章 第一章 ノエル『中華帝国の六古典』の儒教倫理称揚 『中国の哲学者孔子』「序説」に 『中国の哲学者孔子』の儒教古典解 こつい

至 部 第四章 ヴォルフ 『中華帝国の六古典』 ヨーロッパ啓蒙への儒教インパクト の儒教古典解釈  $\widehat{\mathbb{I}}$ 

第五章 『中国実践哲学講演』 Î

た本書は、

ヴォルフの位置づけをめぐってヨー

口

ッパ思想史研

部分的とはいえ彼の哲学に正面から対峙し 哲学史的には間奏曲となりがちなヴォ

章 中 庢 宣実践 哲学講 演 Î

チの 0 テン語訳文が載せられたが、第一章において、著者が着目する を編纂したのであった。 次 コ れと見るかで解釈は分かれたが、 世紀に入ると、 人の世界観を吸収するために古典研究を徹底的に行った。 ズス会士たちは、 はその冒頭に付されたクプレの ロ・ロンゴバルディやサンタ・マリアらの中国哲学研究が相 いで出現する。 有神論説を採用する形で『中国の哲学者孔子』(一六八七年) 初 フランシスコ 中国とヨ 儒教体系を有神論的体系と見るか無神論的なそ 1 第一部で扱われるフィリップ・クプレは、リッ 中国の制度的 ロッパを架け橋したのは、イ ザヴ そこには『孟子』を除く「四書」の イエルに始まる東方布教においてイ ・文化的独自性を考慮し、 マテオ・リッチをはじめ、 「序説」である 工 ズス会であ 十七 中国 É 工 0

そこから引き出した。

代以降、 その神性認識のために まで続 彼は中国哲学の正統として宋学を位置づけた。 て確認 を意図したことを説く。 新儒学としての宋学であった。 クプレは、 一自然学的合理化傾 し、「易」哲学体系が有神論的であることのみならず、 たが、 教と仏 古代中国人の神に対する崇拝を伏羲にさか 老荘思想や仏教の 教の隆盛によって儒教 「事物の秩序・法則性の解明」(三四頁 それは宋学の肯定的評 向 (三七頁) しかし、 対抗軸として生まれ 新精神 に振り向 明代の Ö 漢の儒教全盛時 価 衰退は唐の時代 知識 けたため、 へと連なり、 てきたの 人たちは のぼ ク 0

> した。 もに しながら、 万暦帝への 送る張居正は、 た張居正に多分に依拠したものであったことを、 のである。 天」に神 は立 明らかにする。クプレがヨー クプレたちは、 |場上、神の概念を救済するために五経に戻って 進んで著者は、こうした解釈が明代の政治家であ 性を確認し、 神や人間 「進講テキスト」として経書 自身の思想を体系化することはなかったものの 理 経書読解· 性に関してキリスト教と融和的な解釈 さらにそれを人間 翻訳にあたってこれ ロッパ知識 一直 理 性の 人の如しと賛 その内実とと シリーズを著 根 源と捉えた を頼 Ē を

二分に示してい までの 出していた理 性とが同化する点で止まるというクプレの翻訳と解釈は、 蒙し、そうした状況が全体に行き渡るところ、 野に置きながら検証される。「理性」を備えた人間が他者を啓 すなわち 評価する視点に立って進められる。 によって不問に付された、 触した士大夫たちのうちに存在していた諸見解 際明ら 多くを張居正に依拠していた。そこで著者は、「クプレ 続く第二章では、 するとともに の心学の |三綱領| 「明明徳」「親民」「止於至善」につい 曲 展開 る。 の解釈史を辿る。 (六四頁) 「クプレが張居正を通じて中国哲学解釈 中国哲学の門外漢である評者には に伴う膨大な量の解釈が存在したことを十 訳文が順に検討される。 ラテン語訳への中国哲学の浸透を再 を問 V 直すべく、 まず『大学』の 前者の試 それは、 かは、 朱子以降 て、 つまり行為と理 の幅広さを確 朱子をも視 性 先行 明 清 が や王 研 接 究

ŋ

明理学との

向き合い

方である。

本書

の展開

に即して言えば

『易経』や『孝経』

からは宇宙論とそれによる秩序形

基本的にはノエル、

場合によっては

クブレ

配

三頁)に至るも、 める理由 要解釈は張居 者の能力に らを が あったの 想 責めがあるとはいえ、 正 群」であり「クプレはそのなかから 正当に評価 にあると見て取」ったという著者の たちの眼 その膨大な解釈群のどこに張居正に焦点を定 かという点については判然としなか 前に存在してい する力量も資格 張居正の たのは、 もない。 影を見失わずにこ 中国哲学の 知 結 った。 をめ 後者に  $\widehat{\phantom{a}}$ Ś. 主 Þ 慮 ヴ 概念の検証については、ノエル独自の解釈が強まっ 様である。 ことが示される。 性 理学的 『中庸』 が衰微する過 オ ル フに至っ 論理 『孟子』の性善説、 の基 0 本概念の多くを朱子の解釈から引き出 程でもあるのだ。第三章では、ノエルが て見事に共鳴する過程は、 存 第四章の『論語』 在 |感がクプレ あるいは『孝経』 からノエ 以降の分析についても、 キリスト ル にか における けて

強

る

が

このことは、 意深く拘った反 0) れに立脚する世界観をもヨーロッパに伝えたというクプレ た展開から明らかにされるのは、 の言及ついても言いうることである。 膨大な引用史料の脈絡を追跡するのは 同じ手続きで分析を進 面 宋明理学 (性理学) 有神論的要素を失うま じめる の主知主義的性格やそ いずれにせよ、こうし なかなか困難である。 「八條目」や『 と注 · の 両

第二部に移ろう。ここで扱われる『中華帝国の六古典』 の 初 の 「完訳」であった。フランソワ・ノエルによるこの に 四

義的な役割である。

をもつ。それはクプレが古典解釈にあたって朱子よりも 記りを利 本的 を通 訳は、 頭 にすべて朱子の序文を付した。 かせている点である。 したのとは異 に分か クプレの『中国の哲学者孔子』とは異 した後だと、 つのは、 なり、 翻 11 ) 訳に際してのキリスト教義およ っそう明確になる。 ノエルは エルは朱子と張居正 このことの \_ 書 お 重要性は よび なる傾っ に均等に 張居正 小 向 はク ず 6 カン あ ク  $\mathcal{O}$ 理 こである。 0 0

して宋明理学の たのは確かであった」(三五一 ではなく司馬光や玄宗を参考としたりという変動はあったもの の、全体として彼が「朱子ならびに宋明理学を高く評 東風は、 確かにヨー 頁)という結論が導かれる。 口 ッパに届 いたのだっ たり、 価してい こう

践哲学講演』としてそれが公刊される際に 者たちの怒りを激化させることになったもの 主義的であるがゆえに無神論者と目され、  $\mathcal{O}$ プレの書だった。 ぼる膨大な自注」 情報源がノエルの書だった。 性の自然 た。それは著者 たとはいえ、ヴォルフの評 |部で扱われるヴォルフの「中国実践 の書であったため、 律性を説 当時、 (三六四頁) く宋明理学の論理をノエ に よれ ば、 ヨーロ 読者 価は が付加されたが、その ただし、一七二六年に 彼が、 ッパにおいて普及し 0) 基本的にノエ 配慮がヴォ 神 ハレ大学の敬虔主義 哲学講: 「本文のほ いである。 ル 存 在 ル ル 演」 を フの 4 0 その ほうが ぼ四 一一 いたの 国 講 倍 演

然法」として定位させた。と同時に彼は、神性を纏わない が貫徹される中国哲学に「市民的幸福」や「地上的幸福 論を退けて「天」と「神」を切断し、「天の法」 からは自然的 授理の存在を学んだヴォルフは、 クブレ を「自 · 一 回 理性

8

るかどうかという思いは禁じえない。

また、ヴォルフから

8 力 う一元的な把握をはたしてヨーロッパ思想史にそのまま引き込

全性」という啓蒙主義的課題を追求するヴォルフは、孔子の「志 について『大学』の読み込みを進め、 ○二頁)という実践的課題に向かう力をみた。幸福論から徳論 の「完全性」を展望するに至る。 ひいては宋明理学の残響の中で、ついにヴォルフは人間と世界 人間理性を担保としつつ「完 ノエルやクプレの解釈、

指す人間的使命を看取した。こうして著者は、「ヴォルフは、

中国宋明理学において堆積されてきた解釈群を通じて獲得して 中国哲学における理性による人間の形成・完成という観念を、

V

た」(四六八頁)

と結論する

学」から「従心」までの過程に「不断の前進」という人間的要

素を発掘し、そこに宇宙的摂理とも調和しうる「完全性」を目

想史のさらなる対話がもたらす可能性を予感させてくれる、 誤解させかねない)。 という本書の帯は、その流れを直接に扱わない本書の意図と性格とを て問われねばならないだろう(ちなみに、ヴォルフからカント ントという枠組みで「近代啓蒙への道」を一括する構図も改 とまれ本書は、 中国思想史とヨーロッパ

重な一冊である。

(おおつか ゆうた/社会思想史

ヴォルフへと転位する様子を丹念に描く本書は、 と述べる。 影響が相当大きなものであったことを論じてきた」(四六九頁) 者 味わいたい引用文もぎっしりと詰め込まれている。 ぐす手つきは慎重かつ丁寧であるから、 時に学ぶべき点に満ちている。 たように、 が 最後に著者は、 「西欧近代理性の形成」という時、 宋学の ] 口 「西欧近代理性の形成にとって、 ッパ思想史研究者にとって刺激的であると同 諸概念がクプレやノエルにおいて咀嚼され 著者のラテン語 本書に 西欧近代理性」とい は時間をかけて や漢文を解きほ 冒頭でも述べ 宋学か しかし、 165

思

## ヒュームにおける正義と統治

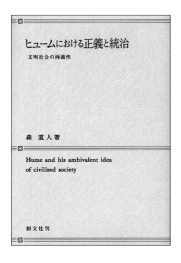
――文明社会の両義性

(森直人著、創文社、二〇一〇年)

### 犬塚 元

ドにしてヒュームの社会思想を理解する。 Ľ ユー 研究者による労作である。 野におけ 本 書は、 ムを文明社会の理論家とみなすが、これに対して森は、 る内外の先行研究を咀嚼してまとめあげられ Ľ ユ 1 ムの社会思想をめぐって、 著者の森は、「両義性」をキ 近年の多くの研究は 経済学と政治学 ーワ 若 0

格部分である。



た。 制的な秩序化の思考」が存在する、というのが本書の主張 安定である、と考えたヒュームは「統治権力の意義」を強調 して彼の社会思想の特質を理解しようとする立場である。 内容を大前提としたうえで、 この二つの契機の関係を 概念に着目して解明する。 そうした理解では捉えきれないヒュー 本性には正義を遵守できない弱さがあり正義だけでは社会は不 交流のなかで「正義」という道徳規範が形成されるが、 別の言葉で表現すれば、本書は、 すなわち、 のみならず「統治」を重視した、というのである。 ヒュームの社会思想には、 「両義性」と表現している。 書名が示すように、 そこに政治学的な思想内容を加 ヒュームの経済学的な ムの思想の断 「統治権力による強 ヒュー 面を「統治 ムは 人間 思 間 味

を進めており、全体を通じて論旨は明快である。して自らの解釈を展開する。本書は要約を繰り返しながら叙述ムの思想を再確認したうえで、第二部において「統治」に注目第一部で、先行研究を手がかりにして「正義」をめぐるヒュー第一部で、生行研究を手がかりにして「正義」をめぐるヒューーで、大行研究を手がかりにして「正義」をめており、全体を通じて論旨は明代である。

こでの著者の意図は、文明社会の卓越や自律的調和をめぐる構成する。ここで主に扱われるのは正義論と経済論であり、こ「利己心を軸とした自然的な秩序形成に関する認識」として再(つまりは文明論的)に卓越している、というヒュームの議論をまず第一部で森は、近代商業社会は道徳的、経済的、文化的まず第一部で森は、近代商業社会は道徳的、経済的、文化的

Ľ ユ Ì ムの 題 議論を整理するとともに、 摘することにある。 先行研究を紹介 吟 味 L

望を田中や坂本は周縁化している、 えで森は、文明社会をめぐるヒュームのペシミスティック 社会の発展をめぐるヒュームの思想を整理する。そしてそのう 田中敏弘と坂本達哉の研究に依拠して、商業化にともなう文明 論を「非契約論的な規約主義」として定式化し、第二章では、 に依拠して、 例えば第一章は、 Ľ ユームの自然法学を検討 フォーブズ、ホーコンセン、 との批判を展開する。 したうえで、 下川 彼の 潔 0 な展 正義 研 究

『デイヴィッド・ヒュームの政治学』(東京大学出版会、二〇〇四) 制度論的発想に着目する「国制論的解釈」であり、森は犬塚元 く三つに整理できる。 一は、これに対してヒュームの政治学的認識を重視して、 |ヒュームの文明社会』(創文社、一九九五)を代表とする。 理論家とみなす「文明論的解釈」であり、森は、 森によれば、 ヒュームの社会思想をめぐる先行研究は 第一は、 ヒュームをこのように文明社会 坂本達哉 大き その 第

から解釈することが自らの の系譜を継承して、 を位置づける「両義性の諸解釈」であり、ここにはポーコック、 バートソン、ホント、 一と第二の解釈に対する森の立場は、 ヒュー 竹本洋の解釈が含まれる。 課題である、 ムの社会思想の全体を両義 と宣言する 第三章に明白 森は、 0 、ある。 観点

を念頭に置いている。

第三が、

両義的な思想家としてヒュ

ーーム

森は、

か政治

という軸を持ち出して(さらには、

ヒュー

بل

1由概念をめぐる解釈の相違を軸にして)

坂本と犬塚を両極に

わ

森は、 る。 釈を補完して第三の解釈に接合し、その延長線上に自らの解釈を位置 の解釈をアンチテー というのである。 は共通しており、 いし自由」について楽観的な展望を抱いていたと解釈する点で いたうえで、 坂本も犬塚も、 ヒュー A は楽 どちらも一面的であると判定する。 ぜと位置づけて批判的に咀嚼しながら、 (ただし、 ヒュームの悲観的な認識を捉えきれていない ヒュームが「同時代イングランドの文明な 観的か悲観的か、という別の軸を交差させ 森の叙述は、 全体としてみれば、 そのうえで 第

意が必要である。 野の研究者に有益であり、 や問題点を詳細に記述している。こうした説明は初学者や他分 このように森は、 先行研究をめぐる本書の整理や批判については、若干 先行研究を幅広く渉猟して、 著者の姿勢は高く評価できる。 各解釈の 特 色 づけるものである。

第六章第三節参照)。

限り、 する先行解釈について、 的な思想家をめぐって、 坂本も犬塚も全く同意するであろう。ニュアンスをもった多面 否めない。 ヒュームの自由概念が複数の意味内容をもつことについ 評価する傾向 第一に、本書が、 ヒュームの悲観的認識を軽視しているわけでは 例えば、 があ 坂本も犬塚も、 批判する先行解釈を単純化していることは 本書は、 強調点を置きながらその一断面を析出 その強調点し 彼らの研究書を根 か論じていな 拠とする 、ては、

れる。 先行研究を扱う手続きに関しては、 先行研究を整理する部分に は 別 の問 ときに、 題もあるように思 Ľ ユ

義と統治の衝突と統治優先のロジック」である

五章で森は

『人間本性論』

第三巻や『論集』

を詳細

検

討

クストの次元と、 本書 0 研究書のテクストの次元の混 記述には、 ヒューム自身の 概念なの 交が見 られ か、 先行 る

研究が用いた分析概念なの

曖昧な箇所がある。

例えば森は、

0

個

「犬塚において自 (の文明社会の水準からさらに抜きんでた『高次の状態』 由とは『政治社会の完成』であり、近代ヨーロッ であ

というメッセージである。

次の状態」 る」(八○頁)と表現する。ここで『』内はどちらも犬塚の解 オリジナルテクストが解釈の妥当性を判定する根拠であるから、 治社会の完成」と表現したのはヒューム自身であり、他方で、「高 釈を意味するように読むことができるが、しかし、自由を「政 は犬塚の解釈である。 思想史学においてはなにより

こうした曖昧さは可能な限り除去されるべきであろう。

おいて、 されているのはこの第二部であり、なかでも第五章や第六章に が本格的に展開される。 さて、以上のように、 第一部を前提にして、 読者は本格的なテクスト分析に遭遇できる。 先行研究の紹介と批判という色合. 森の思想史家としての力量がより発揮 第二部では、 ヒュームをめぐる解釈 ここで森 11 0

系」を具えていた、 な相克」を認識 公債をめぐるヒュームの議論を分析する。 統治権力による社会の 統治」の概念に焦点をあわせながら、国内政治、 業社会と政治社会の、 というのである。 それゆえに 秩序化 「社会の不安定性の 相互に異なる原 を軸 要約すれば、 とする政治 ヒュームは 理 的 0 それは 認識に基づ 間 な思考の体 国際関係 の根本的 「正義と 正

> 法学の継承のみならず、 して、 解釈を敷衍するならば、 0 基礎をもち、しかも前者が ヒュー ムの 社会思想において「統治」 これは、 権論の継承の様態にも留意すべ 後者に優先することを ヒューム解釈において自然 が 正 義」とは 别

に位置づける手続きを踏むことで、さらに吟 た思想家である、という森の結論は、 えない。そして、 し、森の分析は、主権論と正義論の相克という初期近代ヨー の言説空間のなかにヒュームが位置したことを含意せざるを 議論を思想史のなかに位置づけることには禁欲的だが、し ヒュームのテクストの分析に専心する森は、 ヒュームは「統治」を「正義」より ヒュームを思想史のなか 味されるべきでは ここでヒューム 優先させ 口 ツ か

パ

 $\mathcal{O}$ 

ら、「統治」と「正義」をなんとか整合させようと理論的 はない。彼らは、神、 たように、「統治」(主権) 構成を採ったが、しかし実は、ボダンやジェイムズがそうであ のなかで(森のヒュームと同じように) 自然、 そうであるならば、 の貫徹という論理に満足したわけで 歴史などの概念装置を導入しなが 前者を優先させる論 主権論者以 0 理

ないだろうか。初期近代の主権論は

「統治」と「正義」の相

克

しかし はないだろうか。 うな森の結論が思想史的に妥当かどうか 0 同時にその濫用は制度的・ は、 むしろヒュームにとっては議 そして、 「統治」 定型的に予防されねばならな は絶対的に必要不可欠だが、 吟 論の出 味 が必必 要であろう 発点なので

本書

治

を優先させる主権論者としてヒュームを位置づけるか

索していたのである。

ろうか。 ではない、 い、という意味での 両立は宗教戦争を乗り越えた文明社会では必ずしも不可 との歴史認識をヒュームは具えていたのではないだ 「両義性」の認識に加えて、その二つの 能

契

に同情的であったにもかかわらず、他方、チャールズ二世やジェ において、一方でジェイムズ一世やチャールズ一世の権力行使 ここで直ちに想起されるのは、ヒュームが『イングランド史』

多く存在しており、『イングランド史』は本書にとって格好の う説明するのだろうか。実は、本書の結論を支持するヒュ の議論は、『イングランド史』のテューダー王政の巻までに数 イムズ二世の権力行使に批判的だった事実である。ヒュームは 統治」を優先させた、と結論する本書は、例えばこの点をど ーム

--いや不可欠の---

素材となったはずである。『イングラン

こればかりでない。 得る利益とは何か、 ド史』の詳しい分析によってさらに豊穣になったであろう点は ムの絶対王政論をめぐる犬塚の分析を本書が誤読しているのもこの点 いと解釈するが、『イングランド史』は別の解釈を用意するは (言うまでもなく、これはキケロの継受に関わる問題である。 それは、 との問いにヒュームは明示的に答えていな 名誉や評判に関わる問題群に関わっている 例えば森は、統治者が正義の執行によって ヒュー

クスト分析においては、 .部構造を総体的に解明する、 イングランド史』に限らず、 ヒュームのテクストをいわば細かく切 という研究ではない。 本書は、 あるテクスト全 本書のテ 体の

する。

もしそうであるならば、

ヒューム自身が自分の思想につ

が、このことに両義性を見いだすか否かは、視点と基準に依存

V り分けて、 本書のなかでも特に優れている。 ぐる第六章第二節の分析は、この方法を有効に活用しており、 において極めて重要だが、いささか厄介な、 手がある、と言うべきなのであろう。例えば、 う方法が多用されている。もちろん、この方法には得手不得 ある概念やテーマに即してそれらを再構 regular 概念をめ ヒュームの思想 成する、

があろうが、ただし、いくつかの問いは避けられない。 質を「両義性」というキーワードで語ることには一定の説得力 後にこの点を吟味しよう。たしかに、ヒュームの社会思想の特 の読解の前提として「両義性」をキー を優先させる思想家としてヒュームを読解する試みであり、 このように本書は、「正義」の論理に対して「統治」 ワードに掲げている。 の論 玾

例えば、 併存していることをもって両義性とみなしてよいのだろうか。 とは珍しくないが、論理的整合性が必ずしも吟味されないまま ある思想家のなかに経済学的発想と政治学的発想が併存するこ は、いかなる意味での両義性なのか、 詳細な分析が必要となろう。あるいは、 明らかにする必要があり、そのためには、他の思想家をめぐる そうだとすれば、ヒュームにおける「両義性」の固有の特質を 誰もが「両義性」を具えている、とは言えないだろうか。 例えば、 われわれ われわれが分析する(分析を必要とする)思想家 は、 生の現場で様々なペルゾナを使い分ける と問うことも可能である。 本書が言う「両義性」

は少なくないからである。は少なくないからである。は両義的に見える思想が、思想家本人にとってそうでないことしていたかどうかは問われてよい。われわれの視点や基準からいて、本書が想定する意味での「両義性」を具えていると認識

(いぬづか・はじめ/政治学史・政治思想史)

書評

## 『イギリス保守主義の政治経済学

(中澤信彦著、ミネルヴァ書房、二〇〇九年) ――バークとマルサス』

### 有江大介

Burke: 一七〇〇―一七九五)への思想史的評価に異を唱える意欲ングランドへのアイルランド移民エドマンド・バーク (Edmondングランドへのアイルランド移民エドマンド・バーク (Edmondないし「反動」の政治思想家であると見なされてきた(水田洋『アないし「反動」の政治思想家であると見なされてきた(水田洋『アないし「反動」の政治思想家であると見なされてきた(水田洋『アないし「反動」の政治思想家であると見なされてきた(水田洋『アないし、「東京主義」者本書は、我が国の社会思想史研究では長らく「保守主義」者



に偏って考察されてきた従来の議論に対して、「ほとんど関心 的な著作である。崇高論やテイスト論、『フランス革命への省察』

想を捉え返そうというのが、著者の戦略である。そしてバーク を示さず、その考察を怠ってきた」(三頁) political economy の視点からマルサスの経済思想と対比させつつバークの政治思

(二四四頁)、というのが著者の結論である。 はマルサスとともに「啓蒙思想」の「一ヴァリアント」なのだ 以下に本書の編別

構成を示そう(数字は各部の総頁数)。

第Ⅰ部 序章 本書の主題・方法・構成 イギリスにおけるフランス革命 (一八頁)

(一二頁

第一章 バーク研究 (八三頁) (イギリスにおけるフランス革命)論争を概観する

第Ⅱ部

詳論』の分析

バークの経済思想

――『穀物不足に関する思索と

初期バークの文明社会認識 バーク保守主義 0

0)

かを著者が示すのを期待する。

原風景

第四章 バークにおける革命概念と時間認識 ――ペインと

の対比

第五章 バークにおける政治家の条件 共和主義思想と

第Ⅲ 第六章 部 7 ルサス研究(七三 ルサスの政治思想

ファックス派ウィッグと

してのマルサス?

第七章

マル サスのスミス受容(一) 『人口論』

> 初 版

を中心に

マルサスのスミス受容(二)

『食料

第八章

から『政治経済学原理』へ

第 IV 部 バークとマルサス (五三頁)

第九章 慎慮の政治経済学-純潔の徳 「エコ ノミストの時代」と

階層秩序と経済循環 存在の連鎖」の世界像

第十章

の受容と変容

批判的な性格とが、保守主義者によってどのように統一された 的な性格と、現実社会の経済分析が持つ動態的・水平的・体制 クグラウンドである自然神学の持つ静態的・階層的・体制擁護 で読者の誰もが、本来は背反するはずの保守主義の宗教的バッ 目次末尾にあるラヴジョイの「存在の連鎖」を一瞥するだけ

という言葉に対して我が国の多くの読者が持っているであろう 「誤解」(一頁)を解くところから始める。この「序章」での、 著者はまず、キー概念である保守主義や political economy

本書のエッセンスの理解に大きく近づく。 主張を概観することで、 それに賛成であろうと反対であろうと 先行研究からの影響を含めて極めて率直に語られている著者の

ではなく、 「保守主義とは、 人間理性の限界性と人間社会の複雑性の認識に基づ 急進的な変革に頑迷に情緒的 に反対するの

み出され」たものであるという(二頁、三頁)。そして、これま 同じくして」それとは異なる「別の新しい思想潮流」として「生 れる新しい学問が生誕した」一方で、その「生誕の時空をほぼ 徴ある諸業績であるという (七—八頁)。 キンスン、共和主義についてのJ・G・A

紀半ばから一九世紀半ばにかけて」、「今日

近代思想である」と定義する

(同頁)。

しかもそれは、「一八

世

ス

Ì

経済学の名前で知ら

での「政治思想史研究と経済思想史研究の棲み分け(分断、 没

るのが本書であるとする (三頁)。 交渉)」の結果として看過されてきた、この経済学と保守主義 一同時生誕の思想史的意味が真正面から問われる」ことにな

治経済学の内容は、二十一世紀初頭に生きる我々が また経済学については、「バークとマルサスの生きた時 『経済学 代の

0

ための必要不可欠な補完物」である(四七頁)、政治

きく隔たっ」ており「それは、 (economics)』という言葉によってイメージする学問 産 自然科学的な精密科学を指向する現代の経済学 消 費・ 分配に関する諸法則を意識しながらも、 現実の社会を支配している富の 同時に の内容 -から大 ょ は

の社会認識 ……目指すべき社会の秩序とそれを達成するための具体的政策 (六頁)。これから当然、「政治論と経済論の両方を含めた彼ら を支持する統治者・立法者のため (社会につい ての法則的認識を含む)、 の知の体系であった」という およびそうした

> 能論でもない(四五頁)、 いうことである。バークの経済論は無政府主義でもなく市場万 下のように、理論的にも思想的にもアンビヴァレントであると することができよう。 概括的にいえば、二人の保守主 国教会の制度は商業の 「十全な開花 は以

著者の率直なこの表明により、読者はほぼ本書の結論を推

察

・ポーコックらの

ク・ヒュー し無政府主義 ては「既存の秩序の無条件な肯定とは……無縁」 (prudence) については、古代奴隷制を退ける点では って保守主義の基軸的な政治的徳性とみなされ 「政府に内在する悪弊がいかなるものであれ」民主主義 マニズムの拒否」だが商業社会の政治的 「よりまし」である等々(七五―七六頁)。 だがその るっ 「シヴィ 秩序 8 ツ

発がイギリス人の伝統的自由の擁護と……矛盾なく併存 る点では「シヴィック的な問題設定の受容」と、バ た」(一三七頁)し、 存している (一〇六頁)。 との対峙を通じて 貧困の原因や食料の高価格について (七章、 マ ルサスでは、「フランス革 八章)、『原理』での 方法が 1 - クでは 命 して 0) 反

著者が大きく依拠している先行研究は、 歴史研 究の コ ンテク

論

済学』と呼ぶ」ことに著者は帰結する

(同頁)。

識から導かれる政策実践の総体を彼らの『保守主義の政治経

175

〈書 評〉

のではなく、互いに補い合うもの」になっている (一八九頁)。

は帰納的方法)と演繹的方法は矛盾・対立

する

面

際的精神

(あるい

この政治経済学が ば、バークは「政治経済学という言葉を市場の諸法則を研究す うな市場分析に基づく貧民の境遇改善のための政策論……が とっての慎慮が社会的・経済的徳性として「すぐれて労働者の する収支(釣り合い)の賢明な管理運営者』の学としての財政学」 る」(二○九頁)のであって、その「中核部分」が「『国家に関 するための手段についての深い洞察を彼の政治学に提供してい 利害全体を分析する』学問領域のようである」とする(二〇〇頁)。 る学問領域という意味で用いなかった」とみなし、より広い「『大 きりと異なる二つのタイプの 囲む」構造になっているという て影響を受ける実質賃金 スでは、したがって、政治経済学は「中核部分に人口原理によっ 徳であった」ことと大きく異なるのだという(同頁)。 家の政治的徳性たる「慎慮の徳」であって、ここがマルサスに であるという(二二一頁)。そこで主要な役割を果たすのが政治 ブリテンおよびその帝国の商業的・財政的・国制的・外交的諸 それに関連する理論的 政治経済学そのものではどうであろうか。著者によれ 「一般的利益(共通善)という大目的を達成 (労働市場) の理論的 『イギリス保守主義の政治経済 ・政策的分析がその中核を取り (同頁)。 著者はこれらを「は 分析と、 そのよ マルサ 据 0

紹介したので、結論を導く著者のテキスト読解と時代評価の当 幅の関係で著者による序論での枠組 みの提示と結論だけ を

ず

アートに先を越されたというような逸話的レベルの問題とい

う

、にあえて国富の原因と性質の inquiry にしたのか。 J・ステュ

であるという

(同頁

響の下に、political economyを著者は「政治経済学」と訳 コンテクスチュアリズムとシヴィック・パラダイムの大きな影 否については本書の読者に任せることにし、以下、 第一に、著者による political economy の翻訳と定義について。 のみから評者の批判的なコメントを三点記しておこう。 方法的 な 側

スミスはなぜ『国富論』のタイトルに political economy を入れ 学部出身なので敢えてこの点を指摘しておきたい。 は、経済理論史との対話の接点が見いだせなくなる。著者が経済 になる。こうしたいわば〝理論なき経済思想史〟アプローチで 主義との並立まで導くのは強引で一面的ではないか。これでは めに「政治」という訳語の人文学的要素を過度に強調し、 あえて、科学的側面を後景に退かせ、「慎慮の徳性」を導くた 論争の社会科学的含意」『エコノミア』六○(五)、二○○九年参照)。 なったこととは異なる話である(拙論「クラーク=ライプニッツ 学のあり方に近い形で moral philosophy への適用のモデルと ればわかるように、啓蒙期にニュートン力学が、現在の自然科 と言い得ても、そのことと、ヒュームやスミスの知的営為を見 きの糸となったことは、もはや常識の部類に属する」(三三二頁) ろうか。たとえ自然神学が、「近代自然科学の形成において economy はすぐれて新しい啓蒙の科学 その意味内容を上記のように限定する。しかし、political およそ啓蒙期の経済学は単なる人文学に還元されてしまうこと (science) ではないだ 別言すれ

治経済学」にするかの、こうした視点からの説明が欲しい。Oikonmiaではないか。なぜ「経済」や「経済学」ではなく「政求 inquiry には著者の言うような political economy の分析と探求のといいないのといいのではないがあるはずである。家計のやりくりより、やはり内容的な意味があるはずである。家計のやりくり

第二は、先に示した「存在の連鎖」である。ラヴジョイが示

最後に、「啓蒙」と「保守主義」の範囲を問いたい。例えばバーしか見えない。思想史の正確な系譜的整理が必要と考える。である。自然神学との関連で「存在の連鎖」への着目は慧眼である。自然神学との関連で「存在の連鎖」への着目は慧眼であるが、その「時間化」(二四一頁)はまだ思いつきか居直りにあるが、その「時間化」(二四一頁)はまだ思いつきか居直りにあるが、その「時間化」(二四一頁)はまだ思いの美に表が、表が、大力にあるが、イングランド人ペラギウス、オッカム、ホッブズに繋がる経験論の系ランド人ペラギウス、オッカムに、イングランド人ペラギウスによりにある。

以上、名誉革命の位置付け、抽象的人間、自然権と合意などば、保守主義者の政治経済学、ならばかなり了解できる。できてしまうほど広すぎるのではないだろうか。象徴的に言えできてしまうほど広すぎるのではないだろうか。象徴的に言える過激派以外はすべて、マルクス主義も含めて保守主義に概括また、著者の保守主義の定義は、アナーキズムと暴力を容認すクにどれだけ進歩史観や科学が主要な構成要素としてあるのか。

その問題意識と努力には敬意を表する。 Source Book and Reader, Routledge, 2003.) に挑戦する著者の勇気な お あ る 通 説 (Paul Hyland et.al, eds., The Enlightenment, A

(ありえ・だいすけ/社会科学史・社会科学方法論)

## ヘーゲル左派』マックス・シュティルナーと

書評

(滝口清栄著、理想社、二〇〇九年)

### 植村邦彦

土社、一九八八年)を含めても日本では数少ない久々のシュティ大沢正道の『個人主義――シュティルナーの思想と生涯』(青ス・シュティルナーの近代合理主義批判』(風行社)以来であり、物は、一九九七年の住吉雅美『哄笑するエゴイスト――マックマックス・シュティルナーの名前を題名に掲げた日本語の書マックス・シュティルナーの名前を題名に掲げた日本語の書



ル ナー関係の書物である。 ただし、本書はシュティルナーについてのモノグラフィーで

ゲル左派批判を一つの中心点として、それに対するヘーゲル左 五頁)であり、全体として見れば、 ゲル左派について書きためてきたものをまとめたもの」(三三 ない。「あとがき」によれば、本書は シュティルナーによるへー 「筆者がこれまでへー

『ヘーゲル「法 ことがわかる。 出を見ると、むしろへーゲル左派研究が著者の出発点にあっ 一○○七年)という主著があるが、 本書の構成をまず紹介しておこう。 (権利)の哲学」---本書に収録された論文の初 形成と展開』(御茶の水書房 派の思想家それぞれの対応を論じた書である。著者にはすでに

序 部 章 1 ゲル宗教哲学解釈論争から学派の分裂

第一章 フォイエルバッハと疎外論 ] ゲル 批 判 の思 想圈 シ エ リング、 バ ウアー、

の位 シェリングとフォイエルバッハ――へーゲル批 相、 あるいは分岐 判

バ 倫理的ミニマムとして ツハ 晩期思 想の 意味 の幸福主義 -フォ 1 工 ル

第四章 Μ 青年  $\stackrel{\dot{}}{\sim}$ イ ルナー ゲル派批判とその意義 における唯 者と連合の

構想

第五

L

フ

/オイ

工

ル

バ

ッハの思想的展開とシュティ

ル

ナー

第六章 (哲学) の解体、 現場としての知 7 ル クス

0

反哲学

第七 章 『経哲草稿』と『精神現象学』 Ì ゲ ル

八章 もうひとつの を問い返す、 ックス」とシュティルナー--フォイエルバッハ あるいは疎外論の 『ドイツ・イデオロギ 交錯 ] 

第

終 章 ヘーゲル左派が問いかけるもの

一八四〇年代にこの三者が織りなした三角形が本書の考察の枠 - ユティルナー、フォイエルバッハ、マルクスの三人であ この目次を見ればわかるように、 本書の主要な登場 人物 は

シ

らもシュティルナーの批判を受け止めて思想的に転回してい イエルバッハを批判し、フォイエルバッハがそれに反論しなが 組みをなしている。この三角形の一辺は、シュティルナー がフォ <

の二辺は、 マルクスがどのように理解 シュティルナーとフォイエルバッハとの対立関係を Ļ それに対してどのように対応し

軌跡であり、それが第三章から第五章までの主題となる。

残り

外論を超克するにあたって「シュティルナー たかということであり、 ヘーゲル左派の思想圏内部でエンゲルスとマルクスが自 それが第八章の主題となる 0 触発」 が大きな

連の研究であった 意味を持ったことを強調したのが、一 (廣松渉 『エンゲルス論 九六〇年代の廣松渉 その思想形成過程』 *б* 

批

判

九六八年、 本書 は、 同 そのような廣松 『マルクス主義の成立過 の問題設定を前 程』至誠堂、 提 とし 九 先行者を見てとる論者もいる」(一三一頁)、という一 的 に遂行しようとした。そこに実存主義やあるい

は

=

ナ

エ

付 0

の意味を掘り下げたものだということが できる

たうえで、フォイエルバッハにとっての

「シュティルナー

'n

触

田書店、

よく知られているように、 フォイエルバッハは『キリ スト教

間に対立する主体に転化したものにほかならないという主語と して、シュティルナーは『唯一 述語の転倒を指摘し、人間の自己の返還を請求した。 フォイエルバッハのいう「類的存在としての人間」はなお神学 本質』(一八四一 年) で、 神とは対象化された人間の本質が人 者とその 所有』(一八四四年)で、 それに対

ル

的色彩を帯びた「人間なるもの」の概念にすぎないと批判し、「唯 者」という独特の表現で「唯一無二の個体としての人間の固

有

ì

ゲル的理性概念を批判し、

肉体をもつ感性的個人の

実存

性」を主張した。

前掲書、 とその自律を思想的拠点とするシュティルナーの立場は、 の享楽」に立脚した「柔らかい個人主義」の先駆として 三四頁)、あるいは「ロマン主義からニーチェを介して (大沢、 生

として評価されてきた。 の哲学へと至る一九世紀ドイツ普遍主義的倫理学批判の における「きわめて重要な思想的架橋」(住吉、 住吉はさらに、 シュティルナー 前 . の 八頁) 思想 系

> ○頁) 的

は、「かつて論争の相手であったシュティルナー

の論

「幸福衝動につながるエゴイズム、自己保存欲.

人間」の

しては、 (二七五頁) 至上主義的道徳哲学を戯 ーシュティルナー をも論じている。 と見る視点から、 は しかし、 知の枠組みの転換をきわめて自覚 画的, そのような先行研究は 現代のリバタリアニズム なまでに一貫させた古典 本

> くまでもヘーゲルとヘーゲル左派の思想圏の枠内に限定され けられてしまう。著者が考察する「知の枠組みの転 る。 著者によれば、「シュティルナー思想が 無理 解 0 うさな 換」は カン に

あ

7

を「自愛」という形で許容したが、 五年のシュティルナーへ るとき、 「バッハであった」(一四八頁)。フォイエルバッハは、一八四 その提起を最も真摯に受けとめたのは、 の反批判論文において「エゴイズム」 彼の この 『エゴ 当 Iのフォ イズム』 Ì 工

に対する態度はそれまで見られなかったものであり、

個体の唯

それだけでなく、 の根底においている」(七五頁) 体的人間」に定位して「自覚的に私の『幸福衝 ル \_ 無二 ナーのインパクトを抜きにしては考えられない」(一五七頁)。 性を説き超越的なもの一切に批判を差し向けるシュティ 後期のフォイエルバッハは「現実的 が、この 「現実的 動 感性: を道徳哲学 的 個 的 体 個

念論 この後期フォイエルバッハの思想を「カントならびにドイツ観 を取り込む」(七六頁)ことで成立したものであった。 . Д のフレームワー のと位置づ -クから け、 0) 同 離脱をはっきりと意識してい 時に現代倫理学の 倫 理 る は

思想の先駆として高く評価している。これが

7

0

比べて、

以上のようなシュティル

回

る

そうだとすれば、

疎外論とはヘーゲル左派の一部

う意識がはたらいている」(二三三頁)、と述べるにとどまって シュティルナーの論争的地平を超えた地点に立脚しているとい 関係行為を強調するこうした叙述には、フォイエルバッ いる。著者の 「聖マックス」を取り上げ、そこに見られる「『諸個 論点はない。 理解は、廣松渉の『ドイツ・イデオロギー』研究 著者は第八章で『ドイツ・イデオロギー』 0

の枠内にあるといっていいだろう。

学草稿』におけるマルクスのヘーゲル理解の妥当性を問うこと にあり、 本書の第六章と第七章の主題は、 れたもう一人の主役であるヘーゲルとマルクスとの関係である。 の一面性を指摘している。 著者はヘー 本書にはもう一つの重要な論点がある。 ゲルに内在することでマルクスによる理解 疎外論に即して『経済学・ それ が、 哲 隠

そして「ある在り方が、 会化」、「抽象的な普遍に現実性を与えてい のものに転化する媒介」という三つの意味があるが、「そこに 離反する sich entfremden 精神」には、「 著者によれば、 なものが自分を喪失して非本来的なものになるという たくない」(二〇二頁)。 『精神現象学』でヘーゲルが論じる その現実化をへて、ただちにその反対 それを「疎外」と訳すの く媒介のはたらき」、 個 人の普遍 自 分か は 社

> 書の第二の論点なのである。 ル るヘーゲルの読み方からヘーゲルを解放し、 無理がある」(一九六頁)。このように、 「この書物 [『精神現象学』] をマルクスの視点で読み抜くには 枠組みとマルクスの読みには大きな断絶がある」のであって、 までは妥当しないであろう」(一八六頁)。つまり、「ヘーゲル であることが分かる。……マルクスの批判はヘーゲルにそのま 7 7 左派を「疎外論」という枠組みから解放すること、それが本 ルクスの批判を見直すならば、 ルクス) したがって、「へー 時 '期の思想的枠組みにすぎないことになる。 ゲルに沿って『精神現象学』を読み返 その批判がかなり強引なも マルクスを基準点とす ヘーゲルやヘー 0

n に 順 思想を脱神話化することは、 法 題があることは、 ついて」、 続けている、 司「国家・ マルクスによるヘーゲルの読み方に強引さと恣意性という 良知力追悼論集』 川越修・植村邦彦・野村真理編 法・人格—— ということが 法哲学批判に関しても指摘されてい 御茶の マルクス『ヘーゲル法哲学批判』 できるだろう。 水書房、 まだに思想史の 二〇〇七年)。 『思想史と社会史の つの課題 、る 0 クス 問題 畄

ているにとどまり、 が一八四〇 後に本書へ 年代のヘーゲル の不満を述べておきたい。 それを超えた思想史的位置づけがない 左派内部論争の それ 枠内で論じられ は、 ユ テ 1 ル

そもそもヘーゲルにもフォイエルバッハにも固有の述語と

いだということである。

それだけではない。

著者は第

章

るが、 想形成過程 バッハやバウアーの影響下にありながらそれを離脱していく思 しかし、本書にはヘーゲル左派論争期を超えてシュティルナー 後のシュティルナーの言論活動(二六○頁以下)に言及している。 理に結びつける必要はないにしても、 置かれた歴史的文脈をどのように限定するかは重要な問題であ うことである。「柔らかい個人主義」やリバタリアニズムに 住吉の著書と本書とでは問題設定も思想史の方法論も異な 少なくとも住吉は、 . (住吉、 前掲書、八二頁以下)や、一八四八年革命以 シュティルナーが当初はフォイエル 考察にあたって思想家の 無

批判において生彩を放ったが、さらに進んだ展開を見せること 性をことのほか強調した。シュティルナーの「唯一者」はこの だとしたら、題名に一考の余地があったのではないだろうか。 イルナーの指摘を正面から受けとめたフォイエルバッハで バッハの「類的本質」・「人間」を厳しく批判し、個体の った」(八八頁)。これが著者の「シュティルナー論」の結論な なかった。むしろ個体性の洞察をいっそう進めたのは、シュ 著者はこう述べている。「かつてシュティルナーはフォイエ (うえむら・くにひこ/ドイツ社会思想史) 固有

あ

ル

の全体像を描こうという意図が見られない。

書評

## 連帯の哲学 I フランス社会連帯主義

(重田園江著、 | 勁草書房、二〇一〇年)

同責任者のイメージもあるし、 ている。連帯ということばは、「連帯保証人」という借金の共 この古いことばに新しい息吹を与え、再生させる試み」だとし 著者は、「はじめに」のなかで、本書の意図を「連帯という や非正規雇用者でも加入できる「連帯ユニオン」から来る ポーランドの自主管理労組

帯



人々以外には、 労働運動のイメージもあるのだが、 いると著者は述べる。 あまり魅力もなく、 パッとしないことばとなっ 切実な問題に直面している

福祉国家モデルももはや有効性を持たず、グランドデザインが わっても政治の方向は明確には見えないことを指摘する。 なってしまった日本社会の現状に憤りを示し、民主党政権に変 在である。 著者は、 新自由主義経済の跋扈によって疲弊 し、バラバ 古い 、ラに

モー ジョンが必要なのか、と著者は問いかけ、十九世紀フランスにお でレオン・ブルジョア(ブルジョワ)、第三章でレイモン・サ ける「連帯」という概念に、その新しい可能性を求めようとする。 その問題意識から、第一章でエミール・デュルケム、第二 新自由主義も福祉国家も有効でないならば、どのようなヴィ -スの 第四章でシャルル・ジッドを論じ、終章でマルセル・ 『贈与論』を検討する、というのが本書の構成となっ 一章

と言えようか。

感を持てたことを、まず述べておかねばならない。 状況に対する大きな懸念から出発していることがうかがえて好 著者の問題意識は、若い研究者らしく意欲的で、 現在 の社会

ている(なお補章が三つある)。

新たな意味づけが行われたことを指摘している。 フランス民法典起草者たちによって一八○四年に用いられたこ 論じている。「連帯」という言葉が、シャルル・ジッドによれば まず著者は、「序章」で「友愛と連帯」の概念規定に さらに初期社会主義者ピエール・ル ルーによって ついて

デ

次に第一章を検討したい。

この章では、

社会学者

工

ミール・

テムから発想した相互依存型社会の実現を求めた思想家だった の植物の栄養源になるという循環システムをもとにした「排泄 者の「排泄の哲学」を紹介しないのは、 ランスでもルルーに関する研究は、近年でもいくつか存在する 概念がいかなるものであったの の哲学」を唱えていたのである。現代から見れば、 のに、ルルーという日本ではほとんど知られていない だが、 ルルー は、個人主義を批判して、 残念なことに、著者は、ピエール・ル かを詳しく説明してい ある動物の いささか疑問が残る 排泄; ルーの エコ・シス 物 が、 社会主義 カン

まってはいないだろうか ば説得力を持たない。この点であまりにも簡単な解説にとど るようになったのかは、社会史的背景をきちんと解説しなけれ はいない。「連帯」概念が、いかなる文脈で登場し、支持を得 の参照を求めているが、この問題についてもあまり詳述され デリダの『友愛のポリティックス』(一九九四年、邦訳二〇〇三年) 困と共和国 たことを指摘する。だが、註のなかで、田中拓道氏の労作 (友愛)」概念から「ソリダリテ (連帯)」概念への移行が起こっ さて、著者は、 ――社会的連帯の誕生』(二〇〇六年) やジャック・ 十九世紀にフランス革命期の 「フラテルニテ 7

帯主義」に関係する範囲で論じることにしたいと述べている。 ケム全体の思想を扱うことは、ここでは到底できないので、「連 ュルケムの思想が分析の対象となっている。 著者は、デュル

と決めつけるのではなく、分業に基づく絆がなぜ得られていな 果として固有の社会的・道徳的秩序を打ち立てる」のだとした。 デュルケムは、分業は単に経済的視点からみるべきものではな ようとはしていないのである、とする。 機械的連帯の社会に戻ることはありえないのであり、分業を悪 理的形態を「アノミー的分業」と名付けた。だからといって、昔の せ、バラバラにする事態も生じるのだが、デュルケムは、この病 すなわち、分業に基づく連帯では、有機体のように各部分が連動 のである。 能力の多様性だけが個人の職業選択の根拠となるような社会な いかを考察することが必要だと論じていた、と著者は整理する。 して専門化した機能を持って動いているのである(有機的連帯)。 く、道徳的側面からも考察されるべきなのであって、「分業は結 しながら、デュルケムの問題意識を明らかにしようとする。 すなわち、デュルケムの理想は、分業が進展していきながら、 しかし一方で、分業が社会的連帯を生まず、個人間を対立さ 著者は、『社会分業論』をとりあげて、 だから生まれつきの能力や不平等の問題には言及し スミスの分業論と対

のである(拙著『「近代」の意味』、一九八四年、参照)。 ところで、著者は、これ以上分析を進めないのだが、デュル めところで、著者は、これ以上分析を進めないのだが、デュル めところで、著者は、これ以上分析を進めないのだが、デュル めところで、著者は、これ以上分析を進めないのだが、デュル め

てほしかったと思う。できればアノミー論も含めてデュルケムの社会的連帯論を論じできればアノミー論も含めてデュルケムの社会的連帯論を論じから、著者の論点を限定したいという狙いは理解できるのだが、せっかく、フルニエの伝記も註のなかで参照を求めているのだはっかく、フルニエの伝記も註のなかで参照を求めているのだがら、方にはいかるはずである(フィリップ・ベナールのアノミーのほしかったと思う。

判など)を見ていれば、こうした問題をめぐって様々な議

社会的合意にも適用しようとした、と著者は指摘する。 アは、「遡及的合意契約」としての民法における準契約概念を、れている。アルフレッド・フイエの思想に示唆され、ブルジョルでいる。アルフレッド・フイエの思想に示唆され、ブルジョルで知ら明がリスム)」は、「準契約(quasi-contrat)」という概念で知ら第三共和制期の政治家である。ブルジョアの「社会連帯主義(ソリ上げられている。日本ではほとんど知られていないフランスり上げられている。日本ではほとんど知られていないフランス

さて、第三章では、レオン・ブルジョア

(ブルジョワ)

が

取

る個人の義務の根拠へ結びつけたのである。
ジョアは、私人間を規制する準契約概念を、社会共同体に対す外のメンバーに対する義務が生じるという考え方である。ブル外のメンバーに対する義務が生じるという考え方である。 ブル決めがなくとも、共同で管理する事や他方に対する義務が生じ決めがなくとも、共同で管理する事や他方に対する義務が生じ

つまり、隣接する土地の所有者には、あらかじめ契約や取

者を個人に対置される国家に求めることをやめ、 者国家」の枠組から脱するものととらえている。 限定するル・シャプリエ 著者は、 ブルジョアの準契約理論を、公の救済主体 法 (一七九一年)の 「福 個 社会権の 祉 国 人間の |家|| を国 家に 係 証

ここ四○年ほどのデュルケム研究

(古くはルネ・ル

101

の批

的メンバー間の不公平の是正や配分の見直しなどの正義を求め 員で支払おう」)については議論したが、能力の不平等を含め不 リスクの負担をいかに分け合うか(「リスクから皆を守るため、 る原理と結びつけられている。そこからブルジョアは、社会的 (私法的関係) に移しかえるものだというのである。 さらにブルジョアによれば、 「負債」を負っている。 その「社会的負債」論は、社会 社会に生まれ育つ以上、

三共和制期の公教育成立に関して大量の政府資料 平等の是正を求めることはしなかった。 代的家族における青年」(拙著『家族のミトロジー』所収)のなか 著書『連帯』も古書店で入手して読んだ。そして、ジャック・ の党大会議事録を含む)を読んでいたときに、ブルジョアを知り 章で簡単にふれているのみである。評者は、一九七〇年代、 的サンディカリズムについてはふれず、プルードンについて補 方でブルジョア的な思想に対立したジョルジュ・ソレルや革命 ドンズロ(『社会的なものの創出』一九八四年)に示唆を受けて、「近 著者は、肯定的にブルジョアの思想を論じているのだが、一 ブルジョアについて論じたこともある (急進共和党 第

認めているし、 かと考える。 に論じなければ、 向に拘束されたものであると同時に、 たがって、ブルジョアの思想は、同時代の政治的、経済的 ソリダリスムは セレスタン・ブー フランス社会主義史のなかで、きちんと位置づ 正確な姿が浮 「社会主義」のひとつであることを かび上がってこないのでは グレは、 同時代の対抗思想も同列 le solidarisme (1913) ない 動

けられるべきであるように思われる。

すべ

7

る。 説得的ではなく、 たちと「連帯」思想の点で、どう連関しているのかが、 する。ただ、サレイユが、他の章でとりあげられている思想家 著者は、事故の直接的原因となる個別の因果を責任から切り離 したことで、著者は、「連帯」思想の流れに位置づけている あるが、労働災害における過失責任の問題に新たな視点を導 さて第三章では、 サレイユは、 社会的衡平や社会正義の視点を持ち込んだ点が画 刑法学、法制史などで業績をあげた法学者 唐突な感じがする 法学者レイモン・サレイユをとりあげて あまり 人

全

ジッドは、フランス消費協同組合の父として知られている。 による「連帯の実現形態としての協同組合」というのがジッド 点をあてて論じている。 わけだが、著者はジッドが関わったニーム派消費協 主義者の活動を無視することはできない。様々な活 してフランスの消費協同組合の歴史を考えるならば、 考え方であったことが指摘されている。 第四章では、経済学者シャルル・ジッドが論じられてい 個人主義も共産主義も望まない連帯派 同 動があった 組合に フーリエ る。

拙著 る。 0 ランスの若き思想家たちに極めて大きな影響を与えたことは、 でとりあげられているのだが、 っだが、 、 最後に、終章でマルセル・モースの『贈与論』 モースが、 戦間期の 本書の場合、 戦間 思想家たち』(二○○四年)でも指摘したことな |期にレヴィ=ストロース、バ それまで論じてきた思想家たちとどこで 評者にはやはり唐突な感じがす タイユなどフ が 総括 意味

(さくらい・てつお/近・現代ヨーロッパ社会思想

の『交易する人間』(二〇〇〇年) は、必読のはずだが、参照さ 接点があるのかがよくわからない (デュルケムは叔父だが)。 思想史の上でモースを論じるのなら、亡き今村仁司氏 ま

嚼されているとは言い難い。また十九世紀のフランス社会主義 わらず、田中氏の労作を含め過去の多くの研究文献を十分に咀 評者としてもこのような辛口の書評を書きたくはなかった。 は枚挙にいとまがない。 の研究は、 かに文献を渉猟して、努力されていることはわかる。にもかか 著者の問題意識も熱意も十分に理解できる。できるならば、 日本国内でも数多く蓄積されてきているし、欧米で

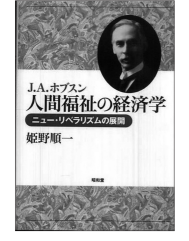
なのであり、著者のような若い人材にもっと切迫した問題意識 するだろう。だからこそ、新たな連帯の概念の構築は必要不可欠 事故を受けて、日本社会はこれから未曾有の困難な時代に突入 なかったのだろうか。また、著者は、「あとがき」で、 をもっていただきたい、というのが評者からの切なる願いである。 で歴史研究の経験がなかったと述べているが、ならば、もう少 紀フランス社会主義全体の歴史をもっと十分に検討すべきでは 建設を目指して生まれてきたものである。だからこそ、十九世 .体崩壊の危機意識のなかから新たなコミューン (共同体) 準備期間をおいてから始めるべきではなかったのだろうか。 三月十一日の東日本大震災と東京電力福島第一原子力発電所 連帯の概念は、産業社会化の波のなかで、 旧来の これま O) 共

# 『J・A・ホブスン 人間福祉の経済学

書評

ニュー・リベラリズムの展開』 昭和堂、二〇一〇年

しつつ、社会改革のための国家干渉を大幅に是認することで福 大抵の場合、彼等はそれまでの自由放任的な旧自由主義を批判 よって代表されることになっている。そうした説明においては 書的な説明に従えばJ・A・ホブスンとL・T・ホブハウスに ニュー・リベラリズム=イギリス新自由主義の思想は、



この分野における開拓者である姫野氏の三〇年間にわたる一連 が刊行されることになる。 そうした先行研究史を一気に塗りかえたのが一九七八年の カン は七○年代末からそうした潮流に触発されつつそれに伴走する リベラリズムにたいする関心は一向に衰える気配がない。本書 ブスンと帝国主義』(二〇〇二) に代表されるように、ニュー ントルマン資本主義論の提唱者として知られるP・ケインの『ホ 者の著書が後に続いて、 J • オロギー 史の見地 またホブハウスの思想が 従 が 祉 フリーデンによる『ニュー・リベラリズム---: 来はせ のように経済思想史の見地からのホブスン研究を進めてきた、 国家の思想的 アレット、P・F・クラーク、P・ワイラーといった研究 』である。その後には堰を切ったようにS・コリーニ、 から取り上げられていたにすぎなかったと言ってよい 1 ぜいい 想史的 二二 ホブスンの学説が帝国主義論研究 礎 1 に着目されてきたわけではないのであって、 石を据えた、 ・リベラリズムは 八六年にはフリーデンの二冊目の著書 イギリス社会学の建設者として社会学 そして二十一世紀に入っても、 という理解がなされていること 欧米にあってさえさほど 社会改革のイデ 0 見地 から、 ジェ M

> が、 て彼に最も重大な影響を及ぼしたのがJ・ラスキンにほかなら 置き換えようと模索していったのであり、本書でも指摘され 義的価値基準を批判し、 前述した七〇年代後半以降の潮流のなかで着目され るべく鍛え上げられてゆく。 おいて帝国主義政策発動の原因剔出のための理論的 ていた。この説はレ ある最初の著書 t V 0 論によって補 側面である。 るように、そうした福祉の経済思想を構想してゆくにあたっ のであり、 インズによって言及されている過少消費説 彼の人間福祉 human welfare の経済思想の この 強され 彼は旧来の古典派経済学を支配していた功利 『産業の生理学』(一八八九)において提唱さ 異端的な学説はA・F・マ いつつ、 ント理論の探究によって到達された分配 そうした基準を人間的な基準によって 代表作 そしてこれら二つの側 『帝国主義論』(一九〇二) マリー 0 理論家とし 提唱者とし との ていったの 面に加えて 武器たり得 7 7 主 7 理

> > 社会思想史研究 No. 35

2011

に 本書の表題となっている「人間福祉の経済学」について簡単 説明を加い えておこう。 彼を帝国主義論の先駆者として捉える

の論考をまとめたものである。

短い そのために提起され とれておらず、長い章でも平均的な書物の一章として も多すぎるのではない そのうち四 しておきたいことがある。 その前に学術書としての常識という見地から構成について一言 次に本書の内容の検討に移ろう、と言 Ļ 本文が二六〇頁足らずであることを考えれば、 短い章は普通の学術論文の つの 章は補論となっている。 た問題が各章において十分に論じ尽くされ か。 それに加えて各章の 本書は十八の章から構成されており 一節程度の しか いたいところであるが し全部で十八 長さし 長さも釣 どう考えて はかな 介章と いが ŋ

ない。

従

け

L

は

0

さい

無くいきなり『国際貿易』(一九〇四)

にお そう

識的に

整理しておく方が重要であろう。

祉

問題

7 度が った印象を受ける。 適切であろう。 学書の 頁数であ ń ば せ い ぜ い

第

義の思想形成と政策展開 が論じられ、 子書は 部第一章は 「人間的経済学の形成」と題され 第二章では二冊目 『産業の生理学』におけるホブスンの不均衡認 」と題された第二部 ロの著書 『貧困 た第 [の諸問 から成っている。 部と 題 新自 にお 由

うに分配問題が着目された結果、 学説の探究によっていっそう理論的に彫啄されてゆく。 萌芽的に認識されていた分配問題は一八九〇年代前半の け る「貧困観の 旋回」 が論じられ 一八九三年の論文「分配につ てい る。『生理学』 にお そのよ レント V て

惜しまれる。

『社会問題』 で芽生えてゆくのであり、 によって発酵させられてゆく。 ン論」で指摘されているように、 が、「社会的効用」 そうした問題意識は第四章 さらに第五章では一九〇〇年の の理念を中核とした「人間的富 ラスキンとの思想的な出会い 「ラスキ

が

いての主観的な見解と客観的な見解」

の頃から、

旧来の経済学

ホブスンの

なか

前提としていた費用と効用の概念への疑念が

『社会問題』 展開は著書の刊行の順序にしたがっており、そうであれば当 連関が論じられるものと予想されるのだが、 を論じた後で、『帝国主義論』 の内容と人間福

の科学」を確立した著作として取り上げられている。ここまで

かしここではや る彼の貿易理 間 題 0 V て言及が欲しかった。 はり主著である が論じられている第六章へと繋がって 『帝国主義論』 における人間 る。

> しかし 完成形態に到達することになるのであるし、 業システム』を経て一九一四年の『仕事と富』において一応の 部の人間 実際には ホブスン 的経済学の形成 の人間的経済学は、 の内容はこれ \_ 第 で終わ 九〇 次 九年の 大戦後には 0 7

三冊の内容の分析が不可欠であって、それが無い点がたい やはりホブスンの人間的経済学を論じるにあたってはこれらの な書物が著されている。 やはり福祉の問題を扱った『富と生活』(一九二九)という浩 著者本人も認めていることであるが

バジョットが 伝統と国家」と題された第九章ではベンサム、J・S・ミ との差異を析出することがめざされてい 由主義に属する諸思想」を取り上げて、 第二部では著者によれば、「ホブスンと :取り上げられており、「世紀末の自 る。 ホブスンの新自由 同 まず 時 代の 「急進主 広 義 0 新 自

における国家」と題された第十章では、H・シジウィック、

1由主義

A

玉 どちらの章も「国家」 A る国家に関わる言説 0 7 1 からホブスンにいたる政治哲学と国家観 [家という語さえほとんど使われ 論 者の国家観が正 シャル、慈善組織協会 のヴァリアントを整理」する前 面から論じられてはいない という語を章の表題に含みながら、 (COS)てい が取り上げられてい Ó 基本的 自 由 [主義におけ ンサ 各々 . を常 一では る。

た「社会進化論の スペンサー、 クスリ 展開」と題された第十一 ĺ W Н 7 口 ックとい 章では、 った論 ダ ウ 1

手とみるマ

ロッ が

クの

批

判として

ホブスン

0

主

張が

社会進:

化

取

り上げら

ħ

てお ŋ 0)

貴族階級を社会進

化

0

担

批

判を通して産業民主主

る。ここでホ

ブスンはマロックの

私有財産

擁 最

護論

0

L

ていたとみる一方で、 集産主義」を論じて、 るけれども、 的 ちろんG・D・H・コールが正しい)よりも、「市民的な都 者による直接自主管理を主張した」「D・G・H と名付けているのであるが、この立場は著者によれば、 想を著者は 民的な」 的で機能主義的と捉えているのだが、 介している。著者は、 主義を主張したウェッブ」に近いとされる。ウェッブが 民的ワーカー」という言葉を用いてはいない。彼のこうした理 (citizen—workers) 的ワーカー な であり、そうした民主主義の担い手は、 のように 協会の「市民派」と 都市社会主義を唱道したのでは 市社会主義を主張したのかという点は議論の余地が . O 「市民的ワー さらに著者は次の第十二章で「フェビアン協会と 寸 体 書の記述を仔細に検討し の団体 (body)」と述べているのであって、「市 フェビアン協会のW・クラークとS・ウェ である。 ウェッブの クラークが カー」の 義の理想を確立 「統制派」を代表する人物として紹 ただしホブスンは 「市民的道徳の観点」を有し 「社会民主的 一張を通説のように官僚主義 ウェッブはそもそも なか てゆくと、 著者によれ たと著者はみている · たの | 市民 な新自由 ・コール」(も しば ば . 「労働 市社会 主義 -労働者 L 「市民 市民 ば ツ 気 あ

> 加) 徹している」という一文もある。 義には大企業の時代の市民的で理性的な、 ることになっているのであるが、この部分はそもそも日本語 判する「 著者によれば、 民的な管理や市民的な改良思想とはいったい何を指してい 民的な)」管理を求め、 にも安易に使用 上げたい。 しておかしいだろう。 ホブスンの民主主義観も詳しく論じられるべきであろう。 て介入が実践される過程の説明が必要であるし、 か。このように述べるのであれば、「市民の自主的な参加」によ を主張したのであり、こうした主張は「市民的な政治的介入 実現のための政策として「政府や自治体」の「公共的 という政治的視点を含んでいたそうである。 市 民的 著者はこの形容詞を十 ホブスンやホブハウスの立場は、 な自由平和主義という国際的 している。 また「ホブハウスとホ 「市民的 著者によれ な改良思想に導かれた政策介 さらに著者は、 分に説明することなくあ ば、 現実的国 ホブスンは ブスンの 新自由主 その場合には ホ 帝国主義を批 際主義 ブ 新自 クス るの 由 が 0) 貫 0 V)

倫 察を参考にしながら人間の してゆく過 ているようである。 市 民道 程を精緻に辿った心理学的な書物であって、 徳」 しかし、 0 問題 はまっ マインドが高度な発展段階 ホブハウスのこの たく論じられていない。 著書 は の観

分も意味不明であるとしか言い

九〇一年の著書

いわば市

民道徳を解明する」書物であるという。

ようがないが、

著者

には

『進化のなかのマインド』は

社会倫理

0)

部

「社会倫理の社会学」と「市民道徳」とはほぼ同義であ

ク批判でも使わ

てい

る

市民的」

という形容詞をここで取

つかる。

そのような表現の一

例として、

マロ

ツ

ラリズム研究者の責務であろう。

は本当にこの書物を読んでいるのだろうか。

る。 Mallock)」が正しい。また六八頁の「ケイムズ」は明らかに「ケ といった箇所にいたっては、呆れて言葉も出ない。本書にはは 史の研究者によって簡単に気付かれるような、固有名詞 たして校正の過程が存在していたのだろうか、と疑いたくもな アンズ」とすべきである。さらに二〇三頁の「J・A・ミル」 は「ウ 「ウィリアム・ムレル・マロック」としているけれども、 た表記が多くある。 そのような点に加えて、残念なことに本書にはイギリス思想 イリアム・ハレル・マロック (William Hurrell 前述したマロックのフルネームを著者は の誤っ

よるホブスンの出身地の訪問の成果である、『ウェストミンス 文の存在の指摘は非常に有り難いものである。 ター・レヴュー』のこれまで知られていなかった二本の匿名論 ない。評者にとって最も興味深かった部分は、補論二=第八章 の「ジャーナリズムと異端の経済学者」であった。特に著者に もちろん内容的に興味深い論点が皆無であるというわけでは

た。

論点を建設的に発展させていくことが、評者を含むニュー・リ 思想を人間 て間違ってはいないと評者は考える。本書で提起された種々の これまでさんざん疑問点を指摘してきたけれども、ホブスンの まだ述べておきたい点が多々あるけれども、紙幅が尽きた。 福祉の経済学として捉えようする研究視角はけっし

(おざき・くにひろ/経済思想)

# 戦間期日本の社会思想

書評

〔福家崇洋著、人文書院、二〇一〇年〕 「超国家」へのフロンティア』

## 山泉進

国男の再評価がなされていた。 や権藤成卿、 石川準十郎の国家社会主義を修士論文のテーマとする院生もい 長髪にサングラス、マルクスと『我が闘争』を読み、 九七〇年代の前半、 あるいは橘孝三郎がもてはやされ、他方では柳田 私が大学院生であった頃には、 同世代のなかにも、高畠素之や 北 輝



ていた。三島

由紀夫の自決、

連合赤軍事

一件があり、

九八三

キャンパスを闊歩

「情況」

をポケットにいれて「右翼」学生が

である。 相は一変した。 著者に向かって発したとされる言葉 まさしく私たちが、 浅田彰の『構造と力』が反響をよんで、アカデミズ 田中自身、左翼運動を経験し、左翼雑誌『現代 「あとがき」に記している、田中真人が キャンパスで実感した光景から 「君はあのころの亡霊だ」 の発言 A の様 眼

を発行していた現代評論社から『高畠素之』(一九七八)を出版

0

して話題をよんだことがあった。はたして「亡霊」は蘇えった

う。各章のテー それぞれ れた普通選挙請願運動をテーマとする。その中心人物であった 石田友治と茅原崋山によって創刊された『第三帝 0 鈴木正吾に焦点をあわせて、 いる。つまり、 て全体的に か 「愛国」 あるいは彷徨っているのか。 本書は序章と終章を除いて九章から構成されている。 の章は独立した論文として完成されているが、 関係を問題にする。 「戦間期」を通史的にカヴァーする体裁になって 0) マと論述とを簡単に紹介しておきたい。 研究書としての密度が高 普通選挙」と題されていて、一九一三年に、 その 第二章は 「新愛国主義」 「普通選挙と人種改善 いという評価ができよ における自己 国』で展開さ それで

刊、 0) 倶 代」が背景にあったことを著者は指摘する。 ても不明であるが、ただ一九二〇年代の社会運 のべ五百人が参加したとされている。 壮会は、三年を超えて存続 あるいは自由労働者組合と機関誌 会主義者や島中雄三らの文化学会との関係、 たる満川亀太郎の活 体連絡機関」として位置づけられている。本章では、 た老壮会の全体像に迫っている。 0) 家社会主義」論、 老壮会への参加と『国家社会主義』(一九一九年創刊) 亜 本 太郎を世話人として結成された「大正デモクラシー 7 時論 意欲的な章となっている。以上の四章が、 とする。 楽部における社会主義者との交流、売文社への 玉 「共同」 有 日 本労働党 軍 『新理想主義』(一九一六年創刊) 備拡張・普通選挙」 と題して、これまであまり知られることの 九一七年創刊)における黒龍会との関係、 九 等々と内容は豊富である。 動、 黎明会との関係、 九年結党) がし、 その間四十四回の会合がもたれ からなる「 老壮会は、一九一八年満川 『自由労働者』(一九二〇年創 0) その解散時や理由につい 紹介がなされてい 高畠素之らの国家社 での 角田清彦の純労会 これまでの「大正 第四章は 新資料を発掘し 運動の 普 入社、 新 選 一分離 期の改造団 での 論 運 ある 結成にい 「老壮 なか の時 自 は 角 0 会

る。 と政権掌握が、 二年の 以下の章は、 第五章は ムッソリー **ニ**ファシ 従 日本の社会運動に及ぼした影響をテー 来 ニが率い 0 ズム』 総力戦体制」 た国家ファシスタ党の の衝撃」と題され 研究へ の 問 てい 題提起とされ マとする 一九

は、『国家』

の解放」と題して、北原龍雄の思想と行動をテー

研究と人種改善論を紹介している。

第三章

選挙権拡張論と純民会の活動をとりあげる。

0)

「人性」

た岡悌治の

誌

『二十世紀』(一九一四

年創刊)、

で

デモクラシー」研究の再検証にあてられてい

る。

画が発覚、

また安達謙蔵らによる

紹介され

る。

愛国党や中

動と国家社会主義運動をとりあげる。

リーニの主張のなかに政治的集権主義と経済的分権主義との矛

会主義への批判が紹介される。

『改造』(一九二二年五月号)は、 として、高畠素之のファシズム論を考察する。高畠が、 込まれた。これらに言及する。第六章は れた。他方では、コミンテルンのファシズム評価も国内に持ち 続き、一九二三年高畠素之と上杉慎吉により経綸学盟が結成さ れた。「反動」の代名詞とされた大日本国粋会や大和民労会に を特集し、新居格や室伏高信たちが執筆した。 本人』や『国本』には、太田耕造や満川亀太郎の論説が掲載さ 「新興及び反動社会運 『情意』と心理革命」 また \_ 動 日 ムッソ [本及日 批 げ (一九三二年創刊) での小栗慶太郎による石川準十郎らの国家社 との対立をとりあげる。 介される。第九章は「国家社会主義・日本主義論争」と題され て山内一男(高山準一・別府峻介)、 会主義思想への影響がテーマとされる。石川準十郎を中心に て、五・五一事件後に顕在化する国家社会主義と日本社会主義 の道」では、ドイツにおけるナチスの台頭が及ぼした国家社 られる。 この章も力作である。第八章は「「現実的革命」 新日本国民同盟の機関誌 北上兵之介などの論評が紹 『国民思想

雄崇拝論と看板心理」へと言及していく。第七章は との「皇室中心主義」をめぐっての論争をとりあげ、高畠の 盾を指摘したこと、また『読売新聞』紙上における福士幸次郎 雑誌『祖国』と『日本時代』の創刊(ともに一九二八年)、 ・時吉の祖国同志会、愛国大衆党準備会、日本国民党の活動が 「動とクーデター未遂事件」として、普選実施後の日本主義運 他方で、一九二八年末における高畠の死以 高須芳次郎と新東方協会 「右派社会 後は、 また 英 『病』と戦うすべを見いだす」(三七六頁)試みであると総括さ 価値にみずからの思考や感覚、 までの研究では見落とされてきた、「現実の国家を至上とする かつもの、また『超国家』への契機はいかなるところにあった あり方」であり、「国家への『自己喪失』と国家への抵抗を分 本書がテーマとしたものは、 か」(三六九頁)を考察したとまとめられている。そして、 終章では、本書の意図がまとめてられている。それによれ 戦間期における「個人と国家との そして心までもが埋没していく

会運動もこの流れのなかに飲み込まれてい は桜会による三月事件や一○月事件とよばれる軍部クー 国家社会主義運動を政治運動へと導いていく、津久井龍雄の急 日本国民社会党と大日本生産党の活動などがとりあ -谷武世の愛国大衆党の動きがある。 日本社会主義研究所と『日本社 「協力内閣」 ζ. 全日本愛国者共 一九三一年に 運動、 右派社 - デター 明さ、 る意欲的成果であると評価できる。ただ一つ違和感をいだい 全体的にまとめたという点において、まさしく新進 0 れている。 て、 は、橋川文三についての評価である。 以上の内容紹介からもわかるように、 戦間期の 研究状況の把握と研究史の整理、 国家社会主義思想を中心にした右派 橋川文三の指摘した 資料探究の緻密さに 本書 は、 問 社会運動

研

究者に

を

た

題

関心 0

鮮

会主義』、

|議会と『興民新聞』

題 理に現代的 という意図 なりえない。 者 玉 考とを結びつけることには無理がある。 いて、社会運 内在的 であって、 義 一意味など見出す必要はない、 み は理解できるのであるが、 に近代国家を超える契機を見 Ú 動と個人心理や社会心理とを連結させて論 グローバ 著者のなかにある、 いう課題 理 解できるの ル化がすすむ現代社会の は、 であるが、 私からみれば、 社会運 そのことと橋川文三 橋川 という研究スタンスも 過去は過去、 動につい つけ 戦 H 0) 地 後 日 したいとする著 ての [本浪 球的課題には 0 思想史的 考察に じた 派  $\overline{\mathcal{O}}$ 無 論 11 お 験

> 0) 界

いう Ď 興味をも て、 十代、三十代の頃にたてた研究テーマのうち、 によって違いがあって、 が る返事を書いてしまった。 が病気で死ぬ、 可能かという不安感からくるものであった。先生が死ぬ 頼され 風に研 できるだろうかと考えたことがあった。もちろん、これは人 かつて五十歳を越えた頃、 自分は何を残すことができるのであろうか。本書の書評を からであった。 究をしてい ったのと、 ルを書き始めたのであるが、 たとき、 まなぜ 研 大学の 究テー 戦間 るの また一つには未知の、 前者の 決まった法則などないのであるが、二 期 か、 マと資料だけが残される。 「雑用」に追われて当然にも断 か 一つには、 あと何年、 いわば とい 戦間期」については、 Š 研究の最前 どうい 問 そのタイトルにちょっと い 研究活動を続けること 若い を立てて答えてくれ うわけか引き受け 研 どれだけが実現 線を知りたい 究者 研究者とし がどうい 「序章」 るつも 友人

0

までさかのぼって検

証する。

くわえて、

巻末の

資料

民

新

聞

『日本社会主義』などに掲載された論評を丹念

読

み解いて、

運動

の創起と分裂につい

その思想的

たい とも 介は、 れた。 えば、 代の る。 発掘にたいする執念には驚かされるものがある。 セスを可能にしているせいか、 私たちの世代のそれとは質的に違 うえで、それらの研究を超える研究対象と方法とを見つけ出 れ 状況と似た点があるというのであるが、 7 れまで紹介され の評価軸を「断絶」か「連続」 大戦後から一 は、 以上に研究史的な分析視点が私には説得的であった。 以降」における「不況下でのナショナリズムの興隆」とい なかのひとつのターニングポイント」の時期であったとさ 1 という問題提起として答えてくれている。 その意味するところは、その時 . る。 すれば実証性を欠くことになりがちであるが、 ついては教えられる点が多かった。くわえて、 「総力戦体制研究」をパラレルに並べて、「戦後民主主義 インター 私には 私よりも三十歳も若いこの世代の人たちの研究方法が、 一九七〇年代の「大正デモクラシー研究」と一九九〇 それ によれ 「超人的」ですらある。 ネットによる文献検索が飛躍的 ることの 九三〇 ば 年代までの時 なかった 戦間期」 「註」に付され か、 を、 自 っているとい 代の 代区分とし、 その意味において研 由 という視点から整理 九 評 その点はさておき、 論 「選択」 0 た研 に情 う感を 後者につい 年 日 代 思 日 が、 本時代 究 想史研 著者は 著者の資料 報 末 文献 本 0 だかさ とい 0 沂 アク . T 0) 7 Š 紹 V Ĺ 在 う れ 史 世

重

要である。

以下は、

駄弁である

 $\mathcal{O}$ 

感想である。

「亡霊」にはいまだ墓碑銘が与えられてはいない、これが私の

る。この点においても教えられるところが多かった。いるように、遺族を訪ねて「足」で歩いて資料を探し出してい北原龍雄・権藤誠子・山元亀次郎、等の関係資料が紹介されて

くつかの研究上の媒介が必要と思われる。その意味でいえば、 動とを再検証しようと意図からであった。一九八九年のベルリ 研究会を立ち上げた。 三年平民社八〇年を期して反時代的な研究組織 九二〇年日本社会主義同盟が結成されて社会主義運動の復活が ともおもわれない。「大逆事件」後の「冬の時代」を経て、一 少の話題にはなっても、研究面においてさしたる成果があった 逆事件」での処刑から一○○年目である。ジャーナリズムで多 対象とする時代とは重なることになる。堺利彦や山川均、 (二〇〇七)で、日本社会主義同盟までをテーマとした。 はじまる。 ンの壁の崩壊と一九九一年のソ連邦の解体とは、予想をこえて 「社会主義」研究の困難さを現実的なものにした。今年は、「大 問題提起とがどこで結びつくことになるのか。これには、い であるが、「社会主義」という側面からの私の考察と、著者 私は、ニューアカデミズムがもてはやされ始めた年、一 高畠素之、売文社の面々などについては本書でも登場する 初期社会主義研究会は機関誌 日本の明治、 大正期の社会主義思想と運 『初期社会主義研究』 初期社会主義 著者が 九 八

(やまいずみ・すすむ/明治社会主義)

#### 書評

# 『浜口雄幸と永田鉄山』

(川田稔著、講談社選書メチエ、二〇〇九年)

### 梅森直さ

二つのレベルに求められるべきであろう。すなわち、浜口ならみである。このような構成をもつ本書を評価する基準は、次のう二人の人物の思想と行動に焦点を当て、描き出そうとした試日本の政治史の特質とその問題点を、浜口雄幸と永田鉄山とい本書は、一九二〇年代後半から一九三〇年代半ばにかけての本書は、一九二〇年代後半から一九三〇年代半ばにかけての



لح び . う 同 12 · 永 田 とい 当 選 くう個 択 該 O[人に対 た歴史認識の 時 代を描き出すうえで、 でする理 解と評 有効性が 価 問 0 妥当性 題とされねばならな 浜 口なら が びに 検討され 永田. ٤ る

Ш 動 第四章、 会内閣との かを論じたの 1 しての活動、 に対する基本構 0 0 内閣総理大臣としての活躍を中心に分析する。 のである。 著者は、 動きを中心に、 特質が、 第五 序論に 対比において、一九二 一章においては、 ならびに一九二九年七 第一次世界大戦から一九三五年にかけての 想を、 第一 あたるプ そうした浜口の基本構想との対比 もっぱらその前任者である田中義一 章と第二章において、 口 陸軍中央の中堅幕: 口一 - グで、 七年からの立憲民政党総裁と 月から一九三一 浜 П [と永 浜 П 僚 層の思想・ 続く第三 の外交と内政 田がなぜ 年四月まで におい 永田鉄 政友 重 7 運 要

主流 とつ だも たち ては、 僚 て動き出そうとしていた。 全な政治権力を確立することをめざす満蒙領有論の 立を目論む、 政府による満蒙を含めた中国統一を基本的に容認する姿 玉 首 浜 の立場である永田ら一夕会陸軍中堅幕僚層が、 0 層 口ら民政党が主張していた国民政府による全土統 排除と満蒙における日本の実権掌握下での自治的 本土については、 相 0 かつ現実のものとなり、 のであった。その第二は、 ならびに政 満蒙領有論 張の勢力を温 これに対し、 下 ν· 0 友会 兀 わゆる満蒙分離論を主張し、 が、 0 一存し、 主流の 国民政府による統治を容認 0) 第三の立場を代表する関東軍 類型に 潜在的なかたちで対抗することにな 著者は、 日本の権益を維持することを目 構想であり、 分類 それに永田ら一夕会系 浜口民政党の構想であ している。 これら四つの それ さらにこれに その は、 満蒙に 路 長 第 実現に 満蒙に 首 陸 独 城 軍中堅 容認論 日本 のう <u>\frac{1}{1}</u> 以 は 政権 向け 0) 論 0 0 完 兀 樹 を 民 中

想の 価 されている。 しようとす 治史を、 歴 基本構 現代的意義についての考察が行われ、 識 る本 た可能 浜 想 0 文章 0) 口と永田という二つの個性に代表された外交 提 書 対 示も明快に行わ は、 0 性と限界に関するひとつの明確な解釈を 立としてわかりやすく整理し、 試みは、 総じて簡潔で読みやすく、 分な成果をあげ れている。 錯綜 本書全体のまとめ ているも するこの また著者自身 Ō 時 この を評 提示 代の 内

著者は、

か

らの歴史叙述

の起点を、

一九二八

年六

月

0

張

件に求 みず

め

その時点に

おける基本的

な

対外

構

想の

カン

分析されてい

Ś

最後に付せら

れたエピロ

1

グでは、

両者の

思

L

と述べる。

して ならびに産業合理 る具体的対応を通 的 ることをめざして取 な論点のひとつである。 浜 「口と永 調と対中融和という基 不戦条約 際的 田 0 0 批 平 基 化 和 して検証され 准、 本 政策 協調 構 ŋ さらには 想の根本的な差異は、 組 路 浜 まれ 線の 0 本姿勢が、 取 П れていき、 海軍軍 ŋ た金解禁を含む なかで国際的 0 対外構想に関 組みが注目され 中縮条約 中国の またその などの 経 関 本 財政 済競 殺兒 して 内 は 間 おけ 0) 争 政 主 力を 『題を る 構 その 想 る中 に 承 関 玉 心

とい に 対 う月 的 に向 田 0) けて方向 対 外構想に関 づ けら しては、 れた対中国に対す 日 本民族 0) る強 生存 硬姿勢が 権 0 確 保

に付せられ

た以下の注釈

(「一般に国家総力戦の観

点

から、

個

人の

に論じられる。

また、

その内政に対する姿勢は、

際連盟

0)

有効性に対する否定的評価とともに、

浜口と対比的 貫して国家 国家的要請への強い主体的コミットメントが求められていた」(本書 永田においては、それでは実際には総力戦に対応できないとみており 従 強 一二五頁)) 順に行動することが要請されたように考えられがちである。 制的同質化が は、 推し 当 一該時期と現代政治との連続性を考えるうえで 進められるとされ、 そこでは個 人が機械 のように しかし

代表される二つの相異なる外交と内政構想の対立に求められて を求めるものであったことが強調されている。ここにおいては な「統制按配」とともに、国民に対して極度の 総力戦体 該時期の政治を動かしてゆく主要な原動力が、 制の構築に向けて方向づけられたもので、 「犠牲的奉公心」 浜口と永田に 人員の有効

おり、

それはすなわち著者自身の

当

「該時期に関する歴史認識

 $\mathcal{O}$ 

たとされてきた。しかし近年の研究で、じつはその体

V)

強固なもので、

表明ともい

いうるものである。

浜

Ŕ であり、一九三〇年代初頭に種々の困 「これまで戦間期政党政治について、 きわめて重要な指摘といいうる。 I難に直 その内 面

実は脆弱

な

Ō

簡

単

壊 t

制はか

た 13

随所にカウンターインテュイティブな洞察が 浜口の外交・内政政策に関して 個々の具体的な 格付け は、 大 軍を中心とする反対勢力は、どのようにしてそれを突き崩すこ なり明確な構想に裏づけられたものであった。だとすれば、 ことが明らかにされてきており、これまでみてきたように、 次大戦以後の安全保障や革命中国への対応などをふくめ、 内外関係をふくめ相当の安定性をもってい カン 第

じつは戦前政党政治の時期に日本自身も加わって締結された国際 次世界大戦の反省から初めて考えだされたものと理解されがちだ 党政治を最も徹底させたとされる浜口の構想と、一夕会の 間考察としてこのような問いを発し、その文脈において、

下のような指摘(「現行憲法の戦争放棄規定は、一

一般には、

とができたのであろうか」(本書一四三頁)。著者は、

本書

の中

中心

見られ精彩に富む。

とりわけ、

記述においては、

枠においてオーソドックスなものといえるが、

「口と永田というアクターに対するこうした性

付された以

たオー 当該 論ずる。 人物であった永田 対立に求めるこうした著者の !時期をリベラリズムとファシズムの対立として分析してき ソドックスな歴史認識の 期 の政治対立 の構想との相克は、 0) 内側に 歴史認識は、 基軸を、 あるように思われる。 象徴的な意味をもつ」 浜口構想と永田構想と 見したところ、

195 〈書

なわち

戦争の要請によって、

初めて果たされたとの見方がみられ

る。 す 近

0

国家総力戦の要請によって、

評〉

代日本における産業構成の高度化は、

条約をひとつの重要なベー

えとしている」(本書六六頁)、「近

年、

着手されてい

た

(本書七五頁))、

もしくは、

永

田

0

総力戦

構想

カン

ï

ながら同時に、

著者が当該時期を分析するにあたり、

ーファ

て、

平和協調路線の 業構成高度化の

なかで、

国際的経済競争力の強化の

要請か

方向とその推進は、

すでに浜

口内閣によっ

門とする読 抜きの一 以 上のような意味 ズム」とい 種のファシズム論であるかのような印象を、 者に与えるといいうるのではない くう用 語をまったく使用していない点は注目され おいて本書は、「ファシズム」 という 史を専 甪 語

坂 リタリー 云 とは独立に、 実際には或る程度までの実質とにも拘らず、そういう政治形式 は、 て、 可 中 日 する著者の歴史認識に対しては、 政党の自由 に転化して了っている。 併し今日の日本の議会制度は、 0 なわち戸坂 わば議会制度を採用した処の一 なりの程度にまで〔ファッショ〕化されていることに平行し 旬 直ちに想起されなければならない。 当 本的形態と規定した戸坂潤の 見地 この制度そのものが政治的自由主義とは殆んど独立なも T該時 の時点での議会政治をとらえ、 議会やブルジョア政党そのものが、 対を、 からす 完する重要なファシズムの一 主義を抑制しているばかりではなく、大事なことに ファシ は、 自由主義ではなくて他のものになっている。 議会政治と軍部政治との対立を基軸として ħ ば、 ズム」と表面的には対立しつつ、 I 時 の 浜 八口と永 政府や官僚や軍閥が議会やブルジョ 議会を、「 田 『日本イデオロギー まだ議会制度としても事実上 0) 種のファシズムなのである」。 リベラリズムをファシズムの 「官僚的ファシズム」と 以下のように述べて 対立 要素と見なし 戸坂は、 議会制 として当該 度の名目と、 一九三六年二月 てい 基本的には た 時 0) 説期を 之は 批判 分析 る。 - 11 又 戸 T 0

0

.依存することになろう。

. る

シ

玉

用語 り、 究者のあいだに有力な反論があることは周知 をめぐっては、 成果を収めるのに成功しそうに見える比較的 処のものを利用して、 に信念を失った中間層が情緒的に自分自身の利害だと幻想する 独裁に対してもブルジョアジー する政治機構が、 に国際的な政治事情によって社会意識の動揺を受け けるために、 ょ ンズム 概念規定をめぐる内容その 批判者によってきりひらかれ しながら、 である」。 って蔽 [主義化 体のものとし 戸 で説明することの 、坂自身は、『日本イデオロギー論』において、 日本における当該時期の政治現象を「ファシズム」と 理 した場合、 解を、 戸坂のこうした議論を含めて、 かつ対 私の見るところ、 小市民層に該当する広範な中間層が或 そ把 専門家の 次のように整理している。「 取りも直さずファシズムであって、 この帝国主義の 握するその 外的には強力的に 終局に於て大金融資本主義の延 有効性に あいだにもさまざまな意見 ものであるよりも、 戸坂のような同 方法に求められるべきであるよ た重要な視点は、 かんしては、 の露骨な支配に対しても情緒 矛盾を対内的 解決出来るように とりわ ファシズム 独占資本主 0 有利な手段が之な . 時代のファシ 通りで ーファシ 政治と社会を たの け 0) る カン は 無産者 対立が 長とい 政治史研 国 の定義 を利 内並 ズ 権 が う う ズ あ 的  $\mathcal{O}$ 用 び 帝 ア

体 「どの社会思想も、 (思想乃至運動を担う その思想体系 担い 手) との 兀 運 動様 0 0 主な点 式 ·社会的 から 地

という現象と、

それに

向けて演じられた浜口

0

役割

0

解釈

る歴史認識の妥当性は

日

本の議会制度の「ファッシ

3

うに

思われ

0 A カン

、のは、 くような、

本書のような政治史的分析を、

柳

民俗学と節合

著者自身

0)

思想史的解釈の提

示である。 田

本書が

多くの業績で知ら

っれてい

る

研究者であ

る。

読者として期待し

題とした浜口と永田

の対立を柳田的な視座からとらえ直すよ

その対立点を明瞭に析出することであったように思わ 者が成し遂げたの 思想体系・運動様式・主体」という三つの視 は、 浜口と永田の外交と内政に関する構想を 覚 から分 れ る。

化した。こうした原則に照らした場合、本書の分析を通じて著

みずからの方法論的原則

をこの

ように定式 社会思想を

分析するにあたり、

ねば

ならぬ

戸坂

は、

日

本における当該時

期

0)

うな歴史認識

0 うち

に 当

該

時 期に

対

する真に革新

的

な歴

史叙

 $\mathcal{O}$ 

問題設定が、

当該時期の

日本の政治状況の理解にお 浜口と永田の構想の

て、

対立という本書

いて稀

薄である。

しかしながら、

地盤に関連させつつ考察しようとする姿勢は本書にお かかわらず、そうした対立の意味を、それぞれ

0

構

想

の

社会

ŧ

書は、 な 述 理  $\overline{\mathcal{O}}$ 論的可能性を秘めた、 可 初学者 能性が 向 求 めら けの歴史入門書という形式を取りつつも、 れるように思わ 論争の書でもある。 れる。 その に おい · て本

(うめもり・なおゆき/日本政治思想史

導との という巨大な歴史的うねりのなかでの一ヴァリアントと見なす を抜きにしては  $\mathcal{O}$ るためには、 いうエピローグでの カシ 際協調主義と戦争不可避 程度の広がりと深さをもちうるかは、 知のように著者の川 両者の 関する分析 「究極の対立」と見なすの 当該 対立の今日的意義を、 語りえない が 時 7不可: 問 期から現代にいたる日本の社会構造とその 11 欠であるように思わ を含め、これらの問いに適切に応答す 田稔氏は、 避論との、 のではないか。 か、あるい どのように理解すべきかと 柳田 あるいは政党政治と軍 この社会的地盤の 国 浜口と永田の対立を、 男の研究者とし は、「ファッシ 'n 3 部主 分析

# 戦時下の経済学者』

牧野邦昭著、 中央公論新社、二〇一〇年)

#### 治

九三七年勃発)・第二次大戦にいたる時期の日本の経済学者の行 準備されかつ現実の問題となる、<br />
一九三〇年頃から日中戦争(一 「河上肇と第一次大戦」、第一章「陸海軍と経済学者」、 日本のアジア侵略と重なりながらいわゆる総力戦が 本書の構成を紹介しよう。 係を細部にわたって描き出している。 文献を調査し、

動を社会史的に叙述した書物である。

本書は、



指摘されている。

第二章 「経済新体制をめぐって」、第三章 第四章 「『近代経済学』の誕生」、 終章 「思想戦のなか 「高橋亀吉と第 0) 経

石田文次郎など京都帝大法学部学者などの関与があったことも 森田優三などの経済学者や蠟山政道・木下半治らの政治学者、 著者牧野氏はそれらの成果を要領よくまとめるとともに、 関は、脇村義太郎「学者と戦争」(『日本学士院紀要』第五二巻三号 村忠雄(慶應義塾大)・宮川実(立教大学)らが関係した秋丸機 ている。有沢広巳(もと東京帝大)・中山伊知郎 軍のブレーントラストにそれぞれ関与した経済学者を取り上げ につくられたいわゆる陸軍秋丸機関 一九九八年)などによって詳しく紹介され、よく知られているが、 である。第一章は、 「戦時下」に最も対応する内容は、第 一次大戦」。 上記の諸章のうち、本書のタイトル 同機関に関係した経済学者の広がりと、人間関 日中戦争開始後、 (陸軍省主計課別班) 大川一司·塩野谷九十九· 「戦時下の経済学者 章、 九三九年に陸軍のなか 第二章及び第三章 (東京商大)・武

L

時経済に関する考えは、 第一章ではとくに秋丸機関の活動内容が立入って説明され 著者は有沢の考えを次のように要約 戦争による経済封鎖下においても している。 有沢の 戦 民 7

かし、それが長期に及べば国民生活を圧迫し経済を内部から崩 産を拡大して総力戦を戦うことは、 短期的には可能である。 L

需を削

減

軍需品生産

の基礎となる部門

(石炭、

鉄鋼)の

生

でも研究され、

有沢や、

陸軍石原莞爾の組織

した日満財政経済 制については日本

(Wehrwirtschaft)

論に関連してくる。

この体

にもある程度影響を与えた、と著者は推定する。

壊させるだろう。

有沢のこの総力戦観は、

秋丸機関の出す

結論

あったのではないか。

著者は秋丸機関が外国の文献や資料の研究を行ったことに注

たとえばハイエクの『集産主義経済計画論』や『貨幣ナ

目し、

ケインズの ショナリズムと国際的安定』、ロビンズの『戦争の経済的原因』、 『戦費調達論』 ほかをあげている。中山が利用した

と述べているレオンチェフの「アメリカ経済の分析」について ないかと推測してい 牧野氏は一九三九年刊行 のG・ミー ンズらの同名の書物で

れ以降はわが経済戦力は下降を辿り、 済学者の研究内容の間の 「持久戦には堪え難い」という内容を紹介した上で、 のその結論、「対英米戦の場合、経済戦力の比は二十対一 秋丸機関の研究の成果は 「開戦後二ケ月間は貯備戦力に依って抗戦可能」だが、「そ 「食い違い」を重視し、こう要約して 九四一 年にまとまる。著者は、 彼は上昇し始める」ので、 陸軍と経 程 度 周

評〉

は

は経済学者に過剰なまでに期待していたということもできる。 3 0 この問題は総力戦を準備する独自 日本の経済的 方法を示すことを期待してい 弱点を補 仮想敵国の経済的 たのであり、 な体制、 その意味では 「国防経済体制 弱点を衝くため

波書店、二〇〇八年)。 研究会は、ドイツの議論にもとづいてそれを定式化しようとし の経済学者が参加し (詳しくは評者の近著 この研究会は、大変重要であり、 ているので、 『戦前・戦後日本の経済思想とナチズム』 本書でも言及される必要が

諸問題の改善のために構想された、 大を背景として、またそれと結びついて深刻化した日本経 「革新」官僚や笠信太郎をはじめとする昭和研究会の る経済論者の見解を検討する。新体制の研究はこれまで企画院 第二章は、日中戦争の 勃 発、 中国で わゆる経済新 の日本の 軍 事 的 知識 侵略 制をめぐ 済 0 0 拡

を吸収しつつ、両者がともに河上肇のもとで学び、 二人の経済学者、柴田敬と山本勝市を取り上げてい いてもすでに多くの先行研究があるが、 著者はそれらの成果 しかも

0

関してなされてきたが、

本書は異端ともいえる京都帝大出身の

最先端の経済学にもとづいて研究したことに注 んだこと、それらに対して資本の有機的構 著者は、 柴田 が一般均衡理論やケインズ理論に 成 の高 批 判的に 度 す 独占

目

陸軍は経済学の

専門知を無視したというよりも

むし

組

0

資本主義の行詰りを重視

ケインズ的な修正資本主

199 ● 〈書

唱者、 となってい とづいて作成され、 なる国家主 [家的に指導する案を提示した。 制 作田 関わる柴田 狂一の る |義的な矛盾克服をめざしていたと指 0 「公社」論の影響を見ている。 その中で独占企業を「公社」とし、 「日本経済革新案」 著者はそこに皇国経済学の はこの ような理解に 摘する。 興味深い それ 論述 経 提 な ŧ 済

における新自由主義と、 し国家主義的思想との結び 読 義との結びつきは、すでに先行研究が指摘してきた所である。 計算論争の紹介など最新の が 者は山 義的市場経済主義、 山本勝市である。 のような経済改革・革新論に最も強く反撥し 本勝市のこの思想的関連のなかに、 山本におけるミーゼスらの見解や社会主義 さらに天皇制的(伝統主義的)な精 反マルクス主義、 )研究 つきの先駆を見出すであろう。 へ の 関心と、反社会主義、 強力な保守主義な 戦後の支配的 た 観念右 自由 思想 神主 翼 い

学が結びついていたと述べる。

うな を取 想戦 教育と同時 主義と一体となった民族主義・国家主義として展開した。 Ď 時の日本において、 ル 知識 こ」にあった り上げ、 「思想戦」 であった。 全体主義体制の下では、 デンドルフの総力戦論の重要な柱は経済戦と同時に 人を問題にする場合、 に、戦争批判的ないし反戦的 経済学における一 が 猛威をふるったことは 「思想戦」 本書が第三章として「思想戦の 天皇制的全体主義と結びついて、 は戦争協力に向けての宣伝・思想 それは反マルクス主義・ 方での思想動員 「思想戦 [周知の] な思想の排除を特徴と は第 通りである。 なかの経済学 に考慮さるべ 他方での思想 そのよ 反民主 思 前 当

0

0

かにされてきたことであるが、 族 翼思想、 戦争経済学などをめぐる経済学の方法論 行らを中心とする、純粋経済学・政治経済学をめぐる論争や、 れ 民主主義的思想の立場、 て文部省・国民精神 坂 とであった。 弾圧を検討対象としたことは、 0 逸郎 構造論」 枠組のなかで把えたことである。 への参加が紹介される。 (九州帝大)、石浜知 難波田春夫の が権力側のイデオロギーであったこともす 本書は、 文化研究所 まず大森義 「日本経済学」と家・郷土・国体の 作田荘 本書の特徴は、 行 (同) らの排除と思想弾 著者はその右翼思想と近代経済 当然のこととはい の反マルクス・反個人主義 太郎 原理日本社の蓑田胸喜 Ш 1本勝市 (東京帝大)・ の論議を、「思想戦 Ш 中 高田保馬ら 伊知. え、 郎 河 でに 適切 や大熊信 Ŀ 明ら の右 なこ 民 反 11 向

経済学と政治との結びつきの指摘それ自体は、 土台とする著者なりのひとつの習作ともいうべ とである。 とがき」)と、 代に属する著者の今日的な「経済学」に対する「違和感」 連性を示そうとした。 書を通じて「近代経済学」を含めた経済学と政治との て経済学のイデオロギー 1 ではないが、 第四章においても「近代経済学」 デオロギ 本書は、 思想史研究 評者は若い著者があえてこのような形 性を問おうとした意欲を評価したいと思う。 思想史を欠いた現代経済学に対する反省を 興味深いことはそのような観点が若 - 性が強調されているように、 0) - 方向 0) 転換」に 用語 0 根付い きも 特別 誕生」 目 0) をめ 新 である。 (「あ たこ Ś いも な関 は 1 世 本 0

出したかは、たとえば総力戦に関係するタイトルをもった中 の客観性」を心がけつつ、彼等がどのような「経済学」を生

の『戦争経済学』や大河内一男の『戦時社会政策論

の上で二つの点をコメントしておきたい。

においてとりわけ顕著であった。総力戦体制は知識人に対して 経済学(者)と政治・社会との密接な結びつきは 「戦時下」

われわれは その中には体制への「批判」を潜ませた「協力」も存在した。 戦争への「協力」を強調する。「協力」の仕方はさまざまで、 「協力」を十把ひとからげにするのではなく、その

同研究・転向』(平凡社、一九六〇年)をひもとくことが必要であろう)。 類型を区分しなければならない(その際、思想の科学研究会編『共

それは「経済学者」たちの「思想」に関するより立入った分析

ことがわかるであろう。

題点がある。 の「イデオロギー を必要とする。本書ではこの面の叙述が少なく、そのため彼ら 性」の特質が十分に伝わってこないという問

(二) 本書では「経済学者」の行動は紹介されたが、彼らの「経

6 緊張関係の中で、 等々さまざまな問題に対して多くの「経済学者」 るが、「経済学史」ではない。戦争や戦争準備体制を生み出す 関連するか。戦争の経済過程は理論的にいかに把えられるか、 資本主義の諸問題は何か。それは資本主義の発展過程といかに いたかの分析を欠いている。その意味で本書は「社会史」であ 済学」の内容が「戦時下」の状況とどのように内的に関連して の「経済学」を展開した 可能な限り社会科学的な方法に立脚して、 (前掲拙著、 参照)。 「社会科学的認

> リエイティヴな成果が戦後に継承され、 をひもとくだけでわかることである。 戦前・戦時の経済学 今日の経済学の土台を

ような主張だ、というような本書の叙述が甚だしい誤解である 波田春夫の「日本経済学」の内容と、大塚久雄の研究とは似た 学者が現実との緊張関係の中でいかなる「経済学」をつくり出 形づくったことは周知のことである。著者に期待したい点は、 したかを本格的に検討することである。そうすればたとえば難 総力戦」とその 準備体制 (いわゆる国防経済体制) の中で経済

ことを否定するものではないことは勿論である。 社会史的に描いた手頃な啓蒙書として十分な意味を備えてい このような問題点はあるが、 本書が当時の経済学者の行動 る を

(やなぎさわ・おさむ/ヨーロッパ経済史)

# 。ジョン・デューイとアメリカの責任

(井上弘貴著、木鐸社、二〇〇八年)

#### 岡龍

ら二十世紀中葉にかけてのアメリカ合衆国の歴史を、 生涯にわたって辿るものである。 デューイの思想的 メリカの自己イメージ(アメリカニズム)の展開として描い 二つの性格をもつ。一方において、 軌跡を、 その政治・社会思想的側面を中心に、 他方で本書は、 これ 十九世紀末か はジョン・ 主として



きでない。 であった。 している」ことは、彼自身とその批判者の双方が認めるところ なのである。 自覚的に展開した人物であり、これは多くの人が認めるところ が偏狭であることを意味しない。ただ彼は、アメリカの哲学を とが可能な人物なのである。もちろんこれは、デューイの思想 家はアメリカというネイションを代表する存在として論じるこ 視座が当然視されている現代においても、 保している。つまり、歴史学におけるトランス・ナショナルな う叙述に対しては、 イの哲学的な見方が「アメリカ文化に固有的 しかしながら本書に関しては、 国の 思潮の もちろん、 それは本書の内容によって確かめられるべき事柄で 例えば、 変遷を、 方法論的な妥当性が問われるかもしれない 我々はこのことを無批判に受け入れるべ R・J・バーンスタインによれば、 個 一人の思想の解釈によってするとい その研究対象がこの妥当性を担 デューイという思想 な知的表現を表象

されることによって、新たな注目を集めてきている。 はあるにしても、 して日本ではデューイの政治思想は、 ンスタインらによるプラグマティズムの政治理論の復権に刺 英語圏において、その政治思想の重要性が、 目されてきた。 デューイは、 この状況は今変わりつつあるようにみえるが、 それに対して前世紀の終わり頃から、 特に日本では長年、 これまであまり充分な検討を受けてこなかっ 主として教育学の分野で注 例外 (阿部齊や小西中和) R・ローティやバ 本書はこう これに対 主とし 1



あろう。

場にあったデュー

イが接近していく。そこで、

スピリ 0 理

リチ

ュ

r

ポリティクスへ

0)

嫌悪

(つまり

「政治」

0

不 信

カン

ゴスペル

の教義に、

もともとはグリーン流

想主

た新たな きを代表するもので

にもあけすけな自文化中心主義に Z者自· П | - ティの 思想に 魅力を感じつつ 戸惑う中で、 その ţ 思想的 その あ ポ テ V)

n

変遷

の中で、

そうした要素がどのような変化

を被る

か

覚が、 (「あとがき」)。 よって挫かれる。 0 がらそうした期待をもったが、それは著者による正直な告白に イに少なからず興味を抱いていた。 からデューイの議論を再構成せんとする試みにある困難 ンシャルを検討する素材として、 なかに埋め込むことが、 整合的な解釈を、アメリカのインテレクチュアル・ヒスト 本書を生み出したのであり、 以下では、こうした試みの内容を検討 なぜなら著者によれば、 本書の試みだとされるからである ローティの偶像であるデュ デュー 本書に向 現代政 イの膨大なテクスト こかう際で 治理 ŧ 論 催の 0 その ij l 関心 自

それと一体となる社会の改良可能性への信仰を奉ずるソーシャ ル ではなく、その世界内在性から理解し、人間 運動との 章においてデュー 関連において検討される。キリスト教を、 イの初期思想が、 ソー この改善 シャ ル・ 神 可 能性と、 ゴ 0 超越 スペ

若干考えてみたい。 うえであえて、デューイの

意義を問うことの可能性に

0

V

て、

「デューイとアメリカの責任」と題された第三章

は、

その

タ

0 理 イ思 く様が描かれる。 解 神への信奉という自然主義に、 想の が、 基本的 アメリカ的なナショナリズムと、 要素はほとんど準 実は、 この章におい デ 備され、 \_ ユ | て本書で語 イ 近 後は時代 0 中で統 代的な 6

> 比における、アメリ かれる。ここでは、 第二章では、 以降の叙述では: 第一 検 カの自己イメージが問題となる。 世界の中での、 次世界大戦に参戦する時 討されることになる とりわ げ É 期 ] 0 口 アメリ ツ 力 が 扙

てのアメリカという、 たのであり、デュー う新たな文脈にお ンロー るという、建国 堕落した旧世界から逃れて、 11 く。彼によってアメリ つの理念にまで高められ、やがては世界を教化する存在 主義的な孤立主義を経て、 期以: いて、 イの 来からあるアメリカの神話的自己 アメリカニズムの思想が カの地理的隔絶と例外性という事実は 思想の中に、 ある種のナショナリズ 道徳的に 世界における平和 その典型が読み込まれ 無垢な新世界 結ばれてい ムとして勃興 を作り上げ の達成と ]像が、

主義の立 ル 唆しようと努めるのである。ここでは、 アメリカへの忠誠というもとからあったデューイ思想の 想の戦争肯定論からの転換を読み取る通説に対抗して著者 争違法化運動」という平 V イトルが示すように、本書の中心的テーマを扱う。つまり、 う連続性を読み取ってゆき、 和 へ の そこにアイ コミットメントに、  $\exists$ Ī 口 = 口 カルな帰結を示 ッパ デュー 的 アパワー は 1

野心が生まれてくる様が描かれる。 しようとする、 邦裁判所) というアメリカ的システムを、 デ ューイをはじめとするアメリ この野心 が滑 力 際 0 世

0 用 制

追い求めるような暗い時代を迎えていたことが 「アメリカの責任」というミッションを、 してさらに問 大戦後の実際において、異質な集団の排除と宗教的な純 システムが イがきちんと理論的に受け ネイションや人種 解決できると自認する当の 題が深刻なのは、 による多様性から生じる紛争を、 止められなかったのにもかかわらず、 こうした社会的 アメリ 彼が提示してい 力 指 が、 矛盾を、 .摘される。 デュ 湿性を 次世 たと ] 界 そ 0

らの批判者として、ラインホルト・ニーバーが登場する。 しくそれゆえに、 の対比は、 あった。 はなくスピリチュ メリカ文明の侵食に向けられたヨーロッパからの批判に対する ある種の信仰にまでなっていることが述べられる。それ 反動から生じるものであり、 いう事実である 第四章では、こうしたデューイ 五章では、 本書では、こうしたデューイに対するアメリカ内部か 神学的 全体主義との対照によって、デューイのアメリ ニーバーの批判はデューイに なレベルの違いによって説明されるが、まさ アリティの アメリ 点から説明しようとするもの  $\dot{O}$ アメリ カの生の カニズム の形式を、 は届かない。 の信念が 物 質性で は、 両者 7 T

本書のメリットは、

当然のことながら、デ

ュ

イ

0

テ

ケ

ス

1

造に寄与できるとデューイは理解していた。 相互依存性を承認することで、 に対して、 あらゆる手段を正当化してしまうという、 ス てド 主 に 7 ル クス主 自らが支持するプラグマティ 史 理 義思想とデュ 論から演繹的に惹き出され ] 科学的 -イの対 次決が論 方法と結 「ズムは、 理 た目的 じら 論 III的欠陥 合した文化 目 れ 的と手段 よって、 7 0 ル 0 O ク

2011

れることで、本書は閉じられている。 硬化したともいえるアメリカニズムが、 かる悲劇が、ニーバー (晩年のデュー イ思想が紹介される。 のアイロニズムによって、 ここでは老デューイの、 悲劇的 記に描 喜 |劇に かれる。 か

結論において、第二次世界大戦後のアメリカ

0)

使

命

関

ける

社会思想史研究 No. 35

関して深い検討 るだけでは 周りに登場する思想家が、 という大きな流れに組み込まれているせいで、 考えの読解に不可欠な背景的知識を、 に 思想的コンテキストを提供してくれるところにある。 そのものに向かうだけでは必ずしも理解することのできな 玉 教えてくれる。 |際政治の文脈においてデューイを読むことの重要性 とはいえ、 が、パズルの ない。 物足りなさも感じないわけでは があまりなされ 主役のデューイにしても、 例えばデューイの「新しい個人主義」と ا ا 説明のため スのようになっている。 ていないように思える。 評者は の道具として扱わ その ない。 教えら 取り扱われ 個 デュー Z アメリカ とりわ 0 議 る思 7 イ 史 う Þ

查

におけるデュー

イの役割が紹介されながら、

1 ツ 絶対的に

ツ 丰

なら

膨

と理

解されていった。

そしてト

口

キー 口

判の

則ったデモクラシーというアメリカの理想は、

全体主義との

対

決という世界史

的

課題の中で、

科学的

精神に

保守さ

己反省の契機がなかったわけではない。

カニズムが結晶

化していく様が描

かれる。デュ

1

イ自身に、

自

しかし、

ソ連を含んだ

る種の不安を抱きつつも、

そのようなデュー

イの希望は、

本書によれば、

例外的

その魅力を否定できない。

.おいて、あくまでも希望と理想を語るデューイに対

ように思える

評者は、

、懐疑派で、

IJ

アリストを自認するリップマンとの論

手段と目的 点でのデューイ思想を示すものとして簡潔に提示されるの んでいるが、それらはたいていあたかも道標のごとく、 評者としては、デューイのデモクラシー論、とりわ 0 相互関係についてや、デューイのコミュニケー その時 みで け、

るうえで必要ではないかと思っている。 いるが、 知りたい。特に最後の論点について、本書はある程度説明して 位置づけという存在論的な説明が、 より神学的な解明、 そして、 本書の 世界の中における人間の 解釈をより完全にす

 $\mathcal{O}$ 

言うまでもないことだか、すべての歴史叙述は、

過去のこと

で、

デューイ知性論の神学的前提について、よりまとまった解釈が ションについて、そして、ある種謎めいた表現で提示された ション論

、とりわけその「科学的かつアート的な」プレゼンテー

<

現象を理解したいという意識が、 準備され まデューイに背負わされているように思える。 ニズム(アメリカという帝国) を扱っているにしても、 究書にしては、 その結果、アメリカに対する我々の希望と落胆が、そのま た時期には、ネオコンに代表されるような、 本書はあまりにもデューイに対して手厳 その現在性を刻印されている。 が問題とされていた。このような おそらく著者にあったであろ 実際、 アメリカ デューイ 本書が

> こうしたアメリカニズムの「高慢さ」を糾弾し、「謙虚さ」と より深い内実をもって、現れてくるかもしれない。 何をアメリカに求めることができるかであろう。そうすること 問題は、こうしてデューイとニーバーを対置することの先に、 我々を途方にくれさせるような態度と結びついている。 デモクラシーの んでいる。 なアメリカが普遍的なリーダーとなるという矛盾を独断的に含 いうキリスト教的徳性を対置するニーバーを、解毒剤としてそ の無視か、あるいは、 叙述に投与せざるをえなくなっている。おそらくこれからの このものであるが、 デュー 著者もこうした結果に閉塞感を感じたのであろう。 さらにそれは、 イが主張する、 不充分さに求めるという、超然とした、 同時に、 問題をデモクラシーそのものではなく、 アメリカにある開かれた精 アメリカの内部と外 著者の アメリカ論の今後に、 が部に この おける矛 神の姿が しかし

た問題の解明がなされることを、 (やまおか・りゅういち) 勝手ながら期待したい。 )政治理論・ 政治思想史

うし 評者

## 『クローチェ 1866-1952

全体を視る知とファシズム批判』

(倉科岳志著、藤原書店、二〇一〇年)

## 伊藤公雄

日本人の書いたイタリア紀行やイタリア紹介の本など手当たり 紹介されたイタリア文学、イタリア思想から政治経済関連本や 調べていたことがある。もう三〇年も前のことだ。当時、 次第古本屋で購入したものだ。そんな作業をしていると、文学 戦前・戦中の日本社会におけるイタリア文化の受容について 翻訳

> こう翻訳紹介されているのにちょっと驚いたものだ。思想分野 るからだ。 ティらのイタリア・マルクス主義関連の紹介があった)と感じてい 外として他の欧米諸国よりも早い段階で、グラムシおよびトリアッ タリアの思想や哲学が日本社会で忘れ去られていた(唯一の例 リア哲学についての関連本もけっこう目についた。 は当然のこととして、ジェンティーレを始めとする当時のイタ ペッリなど戦後日本では見向きもされなかった面白い本がけ も同様で、クローチェ(羽仁五郎氏の翻訳や紹介が代表的だが こんなことを書くのは、いうまでもなく、戦後、驚くほどイ

> > 社会思想史研究

No. 35

2011

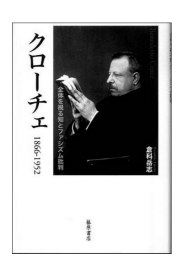
ならダンヌンツィオはもちろんのこと、パピーニやらボンテン

的な紹介がなされてきた十八世紀のヴィーコの思想とともに)クロー チェという近代イタリアを代表する思想家に光が当てられるの があるのは当然のことだろう。なかでも(近年上村忠男氏の精力 在の思想の「背景」にある近代イタリア思想に目を向ける必要 の受容が急速に広がりつつあるからだ。こうなると、彼らの現 ガンベンやヴァッティモなど、日本社会におけるイタリア思想 世紀の変り目頃から「潮目」が変り始めている。ネグリ、 必然だっただろうと思う。

で初めて本格的に取り組んだ力作といえるだろう。付論の「ク ローチェというイタリア思想界の「巨人」について、戦後日本 ーチェ小伝」も便利だ。 本書における著者のクローチェをめぐる視座は、 きわめて

こうした流れのなかで登場した倉科岳志氏による本書は、

ク



は まとめられ っきりしている。 それ は、 次のような形で著者自身によっ 7

成立と内容を新たな角度から解明すると同 第一次世 |界大戦前のクロー チェ 時に、 0) **□**知 ファシ 的 覇 ズム時 権 0

代におけるクローチェの『転換』についての通説的解釈を批判 かれの政治思想、 とりわけ 『自由主義』思想に関する新解

釈を示そうという試みである」(本書、一五頁)。 著者は、まずクローチェの思想的展開を、三つの時代区 分に

り「思想形成期(前期:一八六六年——1九〇一年)、 分けて分析しようという「仮説的時代区分」を提

精神哲学の体

案する。

つま

以下、

本書の流れを追いつつ、著者の議論の

展開をみて行こ

タリア史における大きな転換である。 う区分である。 るもの』を考察する時期 系化とその展開期 きなテーマが控えているからだ。つまり、 なぜ中期かといえば、ここにはクローチェ解釈をめぐる大 なかでも、 (中期 :一九〇二年—一九三二年)、『生命的な (後期:一九三三年——一九五二年)」とい 本書が主眼をおくのは「中期」であ ファシズムというイ

著者が指摘しているように、これまでの クローチェ

うに、たとえば現代イタリアを代表する思想家であるノルベル ファシズム期のそれについては、多くの論者が、ある種の ッビオは を見出そうとしてきた。本書でも指 「クローチェはファシズム台頭以前 摘されてい 解 政治を判 釈 、るよ 知 特

断する際に道徳で とを強調したにもかかわらず、ファシズム期には道徳的 政治を論じ」 (一五頁) はなく純政治的な観点に立って判断す たと述べたし、 政治学者として著名 見知か × きこ

> なジョヴァンニ・サルトーリは「(この転換を) 論 議」(同) へ の移行として把握してい 実より 価

しかし、著者は、これまでのこうした伝統的とも

いえるク

口

0

チェの 最大の貢献とい 密な資料の分析から明らかにしようとする。 ても、 「転換」説に対して、クローチェが、 その立場を堅持し続けたという新たな問題提起を えるだろう。 この ファシズム期に が点が、 本書 0 お

は、 ンクティスから彼は、「表現の学」という視座とともに う。第一章の「デ・サンクティスとマル 著者のいうクローチェの思想形成期が論じられる。 クスの 間で」において 直 サ

う視座の確立が論じられる。 とその批判的な摂取によるクローチェ独自の させたことや、ラブリオーラを介したマルクス主義との出会い の共有」という「人文学の本来の使命」という観点を継承発展 「経済活動」とい

第四章 ら一九年にかけてのイタリアにおけるクローチェの 十世紀初頭のイタリアの雑誌運動などを対象に、一九○二年か 「第一次世界大戦」では、 主に 「精神哲学三部作」 知

続く第二章「観念論の復興」、第三章

「新知識人の世代間

対立、

(を唱え」(四九頁) るとともに、 ここでは何 一義に対 し、「人間精神を機械的に扱おうとする思 よりもまず、 当時の 単に  $\exists$ 1 実証主義批判に止まらず 口 ッパ 0) 主流 派であ 想潮 る実

証主

従来の伝統と断絶するのではなく、

人文主義的伝統やそれ

成立の過程

が描かれ

対立する実証主義を包摂しながら遂行した」クローチェ像が記 クローチェの「直感」という視点を、 以下 C く必要があるだろう。 )七頁) クローチェの姿が明確にされていることもおさえてお

を対立するものとしてではなく、『概念』が『直感』を『内包』 である。 系に位置づけ」(六八頁)ようとする「具体性と普遍性を表裏 実や生活を把握し、その上に概念を構築し、これらを新しい体 ……これら『直感』(芸術)と『概念』(哲学)の結節点が歴史 ある表現は審美的にも哲学的にも認識することが可能であり、 はいえ『概念』もまた表現という点では『直感』と同様であり 現にあるとすれば、『概念』の本質はその普遍性にあった。 するととらえた」(五八頁)と。「『直感』の本質が個性的な表 である」(同)。こうした基本的視座にたって「直感を通じて現 のように解釈し整理してみせる。「かれは『概念』と『直感』 一体と考える」(同) クローチェ独自の視座が成立していくの لح

チェ像を再提示しようとするのである。

たという悔いの残る領域であり、また著者が、前著『ファシズム前夜 る上で不可欠のテーマだと思う) この章においては、クローチェと共通した視座をもちつつ政治 の市民意識と言語空間』で整理されたようにイタリア近現代史を考え 評者にとっては、 (評者自身三○年前にこの分野の研究を志ながら完成し切れなかっ 第四章で描かれた当時のイタリアの雑誌文 の考察が印象的だった。 また、

ろう」(一〇六頁) とし、

ことを旨とし、

「政治的実践に直接介入することを避けた」(一

ク 口

チェのファシズムとの対決は、

一(ファシズムが)

知識人として間接的に政治に関与する

学問の自律性を守

的に直接関与への傾斜を強めつつあったジェンティーレと比較

知識人の義務と市民の義務を区分し、

これまでのクローチェ解釈が「ファシズム対反ファシズムとい 『退廃』」以下では、これまでの章で論じたのと重なる時代を含 を越えて、クローチェの思想そのものからこの時期のクロー のである。だからこそ著者は、ファシズム対反ファシズム図式 この問題を考えるという当然の方向性をもちえなかったという う対立軸にとらわれ」過ぎており、クローチェの思想全体から 論が進められることになる。著者の視点は明確である。 みつつ、ファシズムとクローチェという本書の中心課題 続く第五章「観念論としての自由主義」、第六章 三自 لح

クローチェは、むしろその秩序形成力については、一時的なも はなかった。というのも、 義には批判的でさえあった)という点で、必ずしも非難の対象で 暴力をともなった民主主義の抑制 そもそも「権力国家の理論と観念論的な自由主義とを矛盾なく 前に準備されて」(同)いたというのが、著者の指摘である。 でに獲得していたのであり、「道徳を強調した『自由』論も事 徳活動』の源泉」(一七二頁)としての 0 同居させる」(一五〇頁)クローチェにとって、ファシズムは、 としてではあっても支持していたからだ(一三二頁など)。 クローチェは、ファシズムとの対決以前の段階で、「人間の」「道 権力掌握期の (クローチェ自身が近代民主主 「自由」という視座をす ファシズムに対して、

かと感じたからである。

すでにクロ

に手をかけ、これ を政治化しようとしたとき」(一三三頁)に開 抵抗 されていることをくり返す必要を感じなかったというのもわ

始される。 こそが、クローチェの反ファシズムの根拠なのだ。 つまり「政治が文化を『汚染』すること」への

という(クローチェがファシズムの独裁が本格化する以前の一九二 そして、こうした彼のファシズム観は、「自由」と「退 廃

五年までにすでにまとめてきた)「歴史四部作」の議論から導きだ

方向」という二つの観点から考察するというも すことが可能だと著者は述べる。つまり、「精神を動かすダイ ナミズム」を「『道徳活動』へ向かう方向と『退廃』に向かう この

のである。

場によって生まれたのではなく、それ以前の段階ですでに確立 クローチェの立場なのだ。しかも、この立場は、ファシズム登 するという道徳的価値」(一七三頁)の保証という政治=国家の 機能をファシズムが破壊しようとしていることへの抵抗こそ、

としてのファシズム批判ではなく、「学問や芸術の発展に寄与 のように整理している。つまり、国家の本質としての統治機構 視点から、クローチェの反ファシズムへの立脚点を著者は以下

一に、本書の基本的なテーマであるクローチェの「自由主義 最後にいくつか気になった点を指摘しておきたい。まず、 第

していたのである。

チェについ ほしかったということである。こんなことを言うのは、 を始めとする彼の基本概念について、もう少し詳しく説明して て知識のない読者にとって、クローチェ思想 ものが、 本書の論述だけでは理解しにくいのでは クロ  $\bar{O}$ 核と ī

> 産となっていない日本においては、もう少し「噛み砕いた」概 6 ないではないが、 クローチェ思想そのものが必ずしも共有財

たのではないかと思う。 念の交通整理を提示していただくと、より本書の意義が高まっ

もうひとつは、クローチェと現実政治という課題についての

口 ではという点である。二十世紀初頭から第二次大戦後までの 記述が歴史の展開と重ねる形でもう少し示されてもよかったの チェと現実政治のかかわりを、 実際の歴史的なプロセスと ク

重ね合わせつつ論じていただくと、クローチェの政治との距離

タリア近現代史のなかのクローチェ論なのに、ちょっともったいない かかわりがほとんど理解できないだろうと思う。これもせっかくのイ に知識のない読者にとっては、 なのだが、具体的な歴史プロセスの記述が十分でないため、そのこと 紀イタリアの政治史に知識のある読者にとってはそれなりに了解可 0 取り方の問題がより鮮明になったように思うからだ 問題にされているクローチェと政治の (二十世

た歴史主義的視座、 と思ったのである。 とってのクローチェの意義についての議論があればいい V ほどの対応、経済決定論型の 最後に、これは個人的な関心からの希望である。グラムシに 知的道徳的へ 実証主義へのグラムシの嫌悪といっても マルクス主義 ゲモニーの議論などなどから への批

ーチェ研究者には共有 きいと思う。 垣 一間見える、 グラムシに対するクローチェの影響はきわめて大 クロ ーチェという鏡を通してみたグラムシ

書評

強い関心がある)について、倉科氏の意見をじっくり聞いてみ はヴィーコとグラムシ、ソレルとグラムシなどとともに、個人的には いものだと思う。

ともに、クローチェを始めとする近現代のイタリア思想への多 もっともっと進められていいはずだ。倉科氏の今後のご活躍と くの研究者たちの注目に期待したいところである。 たクローチェという思想家について、日本社会における研究は ズム体制下の困難を含めて)一貫して知的へゲモニーを握り続け いずれにしても、近現代のイタリア思想界において(ファシ

(いとう・きみお/近現代イタリア社会思想)

## 経済戦争の理論

中山智香子著、 大戦間期ウィーンとゲーム理論 勁草書房 二〇一〇年

酒井泰弘

ウィーン。そして著者は、ウィーン大学にて社会・経済学博士 動と更なる破壊の大戦間期。 間の関わり方に鋭く切り込む意欲作である。 経済戦争か戦争経済か 周辺部への変貌を余儀なくされた学都 所は、 本書は、 ヨーロッパの中心部から世 経済思想と二つの戦争と (楽都でもある) 時は、 崩壊と激

界

0

#### 中 大戦間期ウィーンとゲーム理論 Щ 智香子 争の理論 On the Theory of Economic Warfare 2847.830

勝る組み合わせは他にほとんど無いであろう。  $\dot{O}$ 理 論 内外の学会での活躍が目覚しい経済思想史 を批判的に考察しようとする際 これ

本書の舞台の主役は、

J・A・シュンペーター、

K・ポラニー

の学位を取得され、

九四二年)、『大転換』(一九四四年)および(数学者フォン・ノイ マンとの共著)『ゲーム理論と経済行動』(一九四四年)の三冊で 察の対象となる著作は、『資本主義・社会主義・民主主義』(一 および〇・モルゲンシュテルンの三人である。そして批判的考

る評者の眼からみると、 時期に執筆・出版された問題作である。だが、 ある。これらの著作は 「影の主役」が鎮座しているかのようである。その影の役者 いずれも、二つの世界大戦の間のほぼ同 これら三人ないし四人の背後には、 経済理論家であ 真

0

(九頁) 危険がある

とは二十世紀最大の経済学者J・M・ケインズのことであ

s,

主著『貨幣・雇用・利子の一般理論』(一九三六年)はその難解

気がするとともに、 さも手伝ってか、学界・実業界の一大旋風を起してきた。 と昇華されるだろうと信じる。 ,回作にてこの点を補完していただければ、 風雲児ケインズへの言及が本書で少ないのは、やや意外な 少々残念な感情を抑えきれない。是非とも、 更なる力作の高み だか

A 込んでい 理論批判の において、本書の内容を順次紹介し批評を加えながら、 関係を抉る刃が一番鋭く深く、 著者は上記の三冊の各々に対して、「批判の る。 中核部分へと接近していきたいと思う。 だが、評者の見るところ、 かつ興味深いように映る。 ゲーム理論と戦争と 刃」を相応に切 以

> 見落とすと、この時代 もしれない。だが、 の古傷に刃を更に切り刻むような「暗澹たる気持ち」になるか ないし戦争経済について長々と分析することは、 述べられている。確かに、恐らくタブー化されてきた経済戦 う時代」であり、 本 書は三部構 成である。 経 著者の述べるとおり、 済思想と戦争との関係が [二つの戦争の間の時期]をとらえ損なう」 第一 部 のタイトルは 「戦争との関わりを 般 「大戦 あ 的 たかも戦 概略: 期間 的 争 争

がどれだけ深いのかを具体的に分析していただければ、 の効いた文章表現にとどまらず、各経済モデルの中で戦争の影 るという。この むしろ図られるかもしれない、という「合理的思考」 でも機能を十分果たせる可能性があり、 という。たとえ経済制裁が実施されなくても、 いう風に、著者の舌鋒は鋭く、 経済的手段を用いた戦争防止や平和寄与の考え方の中にある 大戦間期の思想の新しさは、 点は「戦争の影を平時に持ち込む」(六頁) 興味深いものがある。 経済制裁 戦争被害額の最小化が (サンクショ 事前 の勧告だけ が存在す など ح

開は、 という立場がとられているが、 分析である。ここでも、 層の精進を期待するばかりである。 残念ながら将来の課題であるように見受けられる。 ・G・フランクなどによる、 戦争は資本主義発展に 単なる文章表現を超える理論 不可 欠な要素だ

アリギ、A

得力は倍増したのではなかろうかと惜しまれる。

著者が援用する分析方法は、

I・ウォーラー

ステイン、

歴史的な世界システム

ビンソンを超えて、もっと広く深く追求していただきたいと希 介している。これは非常に興味深い論点であるので、著者には 定に通じる、と論じたJ・ロビン 著者は二二頁に において、 ケインズ的 ソンの鋭い な雇用政 指 現摘を好っ 策 が 戦 意的 時 動 員 口 紹 0

望する。

以前の ター 政治経済的状況を、 あ 帝国主義はむしろ資本主義以前の世界、 ター 論において、 を執筆していた一九三〇年代後半、次第に悪化してい 実際、シュンペーター 「重商主義」時代の特質が 批 0) は .判的に考察されている。著者が展開するシュンペー 『資本主義・社会主義・民主主義』とポラニー 「大戦 次の文章が評者の批評眼をいたく刺激 間ウィー 新重商主義と名づけている」(四三頁)。 Ď は、『資本主義・社会主義・民主 布 隔世遺伝的に再来したもので 置 と題され すなわち資本主義 7 お ŋ シュン . О 一大 <

異才ケインズは 社会主義論争」の中で、 中になお生けるも を見出そうとする論調は非常に劣勢であったようだ。 ズ信奉者の の古いシステムとしてあっさり切捨てられ、 評者の見るところ、二十世紀を通じての激しい「資本主義 主義思 0) は、 想の 引用文によれば、 「大きな主張」 復活 積 極的財 のがあると主張していたが、 力を信じていたようである。 V 政 0 金融政策の わゆる「重商 ケインズの宿敵シュンペ の 一 中でほとんど掻き消され 節において、 有効性 主義」 、そこに積 上を説 重商主義政策の 元祖のこの は資本主 教するケイン 著者による 1 もっとも 極的 てしまっ 意義 前 妆

0

研究進化が切に求められてい

う

書 0 と高 8 É いると思う。

ュンペ

1

ター

0

新

重商主義論

0

指

摘

は

8

重

要で

あ

本

で 確実性の時代」においていよいよ鮮度を増しており、 開拓者として位置づける試みは、 がシュンペーターとポラニーの両人をかかる経済戦争 時代」と特徴づけることを可能にしている。 さらに、 れは経済戦争から戦時経済への道程を歩むことになるだろう。 とどまらず、物理的暴力によって促進される場合には、 との並存を意味するのだ。 地を含めた取引や市場を開放しようとする「広 外国からの国内産業の 九三〇年代を大不況の時代というより、 「重商主義時 れに呼応するかのように、ポラニー 第一次大戦 代の両 後の敗戦国と戦勝国との激しい利害衝突は 保護という「狭い 面性」を論じてい もし取引・ 現時点のごとき「リ 市場が経 視野」 . る。 も力作 む 本書の中 しろ 済的手段だけ 0) 大 両 視 「経済戦争の 面 面 転 性とは スクと不 他 0 わ 面 中

であ 年 刺 Ŧ であり、 0 -と一九四四年 ル こういう訳 激的なタイトルが付けられている。 著者独自 知的 誕生年」 ユテル 理 論 ンと天才数学者フォン・ノイ 産 の学問経歴と批判 本書第三部には、「 であり、 が 0 の一つであるゲー を歴史に 存在するのだ。一 モ は、 ルゲンシュテル 二つの節 精 この第三部は本書の -ム理論 神が随 経済戦争の 九二八年はゲ 目 誠は、 0 ンは 年 7 シの 偉 才経済学者 共同著作 分白眉 る。

証明している。 メリカに亡命した イマンは数学 九 なった。 研 V 究所の同僚シェリングによって強力に推し進 る。そして、ゲーム理論 の戦争経済へ の応用 泊体 められることに ランド

ム理論と経済行動』

との

関

わ

りに

お

]頁)。

二人の大部な共著 七章を御覧ねがいたい。 『リスクの経済思想』(ミネルヴァ書房、二〇一〇年)第六章と第 ままで出版された。 『ゲー 詳しいことを知りたい読者は、 ム理論と経済行動』がいわば生煮えの 評者の近著 本書によると、「『ゲー

的

な

ックス定理」を独自に提唱・

からゲー

A 理

論

への架橋作業を試みており、

几

四年はゲーム理論の

「成立年」であり、ア

ここで、シェリングの著作『紛争の戦略』が一九六〇 察するのがトマス・シェリングの考え方である」(一二四 て、 ゲーム理論の展開の母体となったランド研究所とともに考 年に出

でもあり、 諸 モルゲンシュテルンとノイマンの二人が共にドイツ・ナチズム 々の学問領域に関係している。 戦争推進のための学問でもある。その理由は第一 それは平和安定のための学問 に

ゲーム理論は経済学でもあり、数学でもあり、

心理学その

他

しておこう。

された時、次のような寸評が世間の注目を浴びたことを思

とである」(アメリカの有力誌『政治学雑誌』)。 世界同盟国との間の明快ならざる紛争行為を明 「本書の重要な貢献は、 共産主義ブロックとアメリ 快に理解するこ **力** 自 由

シェリングの著作は良くも悪しくも、

戦後の

V

わ ゆ

る

西

論の分野で学位取得に成功したものの、 込まれていたことである。 たことである。第二に、二人が豊富な研究資金を獲得したラン の被害者であり、 た奨学金の多くがランド研究所や海軍から ド研究所は、アメリカの軍産複合体という戦争機械の中に組み けてアメリカ東部の大学に在籍した評者自身が、 新大陸アメリカへ亡命した「異邦人」であっ 事実、一九六○年代から七○年代に その院生生活を支援し Ď 資金援助であった 般均衡理

クの延長線上にある」(一九○頁)。この辺りの著者の文章は 種であるよりもむしろ戦争の予防であることを肯定す を当てている。そして、「それはまさに、 著作の中で独自に展開された「抑止の概念」の意義にスポ 冷戦」の産物であるのだ。著者はこの冷徹な事 経済戦争が戦 事実を直 視 争の ツ 本 ツ ŀ

ことを複雑な思いで回顧するものである。 「天才と悪魔」という言葉がある。 原爆の開発計画にむしろ嬉々として参加したことで有名 ノイマンはその言葉のよ で熱いシェリング論」 出るばかりである。文章は人を動かすのだ。著者による「 書中で最も嬉々として輝いており、その

ノ | 値があるだろうと信じる。 シェリングはロバート・オーマンとともに、二〇〇五 ル経済学賞を受賞した。 ストックホルムでの受賞講演 年度 0

を垣

間見るだけでも、

本書を一読する

れ

分なままにゲー ノイマンは時には戦争推進計画に熱心なあまり、 ンとの 共同研究時間がたっぷり取れなくなり、 A の大著を世に出す羽目になったと言われて 推敲不 ル ゲン

イトルは

「驚くべき六十年間

ヒロシマの

伝説」であり、

ーウラ」

そ グ論文の存在を教えられ、注意深く同論文を読むことになった。 いる。実は、沖縄生まれでアメリカ在住の友人から、シェリン ・レヴュー』九六巻四号(二〇〇六年九月)の巻頭を飾って 者は、次のような文章に出くわし、アメリカ流経済科学の の改訂論文がアメリカ経済学会誌 『アメリカン・エコノミッ

さ」と「弱さ」を同時に感じた。

書を起爆剤として益々進行することを期待する次第である。 ではありえない。 の関係にある。 経済と戦争とは、 このような表裏一体関係の解明が、 (さかい・やすひろ/リスクの経済思想 同じコインの ーオモテ」 لح 本

その後の六十年間において、 やはり同じゲーム理論のロジックに従うというのであろうか。 中近東における劣化ウラン弾という「小型核兵器」の使用も、 ゲーム理論のロジックからどのように説明できるのだろうか。 市ではなく、広島・長崎に人類最初の原爆投下を行った理由は、 を正当化する方向にあるように感じる。アメリカがドイツの ているものの、膨大な核兵器の製造蓄積という軍事大国の論 兵器の投下爆発のなき年月を無事過ごしてきたのである」。 起こらなかった出来事のことだ。われわれは実に六十年間 なはゲーム理論を過大評価し シェリング論文は、ゲーム理論の展開応用という体裁をとっ 過去半世紀において最も驚嘆すべき出来事とは、 同じゲーム理論のロジックによるのだろうか。更に言えば、 原爆投下を再び行わなかった理由 てはいけないし、さりとて過小 実際には 都 核

生身の人間の創造物である限り、

史の文献にはない

要するに、 価してもならない

中山智香子氏による本書は、

最近

の経済社会思

だろう。

「新鮮で鋭利な視角」を提供してくれている。

いかなる学問も戦争から無縁

社会思想史研究 No. 35 2011

## |戦と内戦 カール・シュミットの国際秩序思想

とりわけ一九七〇年前後には、「戦後民主主義」の「虚妄」を

議会制民主主義の激烈な否定者として語られてきた。

ントという禍々しいイメージを背景にして、国家主義者、

(大竹弘二著、以文社、二〇〇九年)

文献表まで入れると五○○ページを越える。 づく、若手の研究者によるカール・シュミット論の大著である。 シュミットの政治思想は以前から、 正直なところ頭が下がる。 ナチズムへのコミットメ 情報量もまことに

本書は、二〇〇八年に東京大学に提出された博士論文にもと る著作が中心だった。 撃つ思想家として、 ムへのコミットメントの前後、 言えるだろう。その際には当然ながら、一九三〇年代のナチズ つその安易な風潮への警告をもこめて、実現されてきたものと て刊行されたシュミットの翻訳は、そういう状況のなかで、 まれてきた。未來社を中心に一九七○年代から八○年代にかけ それに対してここ数年は、「例外状況」の理論と「正 左翼の側からもそれなりの関心をもって読 しかも国家論、 独裁論にかかわ

カン

異な形で浮き彫りにされたことは確かである。ともあれ本書は にそうなのではない。初期から最晩年にいたるまで、膨大なシュ れていることは疑いないが、けっして流行に棹差して「安易 はしばしば参照されている。 義の戦争)」として批判するという文脈で、シュミットの思想 にまで関心は広がってきている。 判にふたたび焦点を置きながら、 以下のような章立てになっている。 の文字どおりの労作をつうじて、 た思想家たちの文献に立ち入って、 ミットの著作に分け入って、 メリカ合衆国を主体とした報復戦争をほかでもない 本書もまたこの流れのなかに置 あるいはシュミットが影響を受け シュミット後期の広域秩序論 シュミットの思想の全体が とりわけ、 議論は展開されている。 九・一一以降の 「正戦 批 カン T



序

論

普遍 主義、

現実主義、

広域秩序

章 規範、 九三〇年代半ば フィクショ 概念の政治 (一九一〇年~一

国際連盟とヨーロッパ秩序(一九二三年~一九三八年)

第四章 広域秩序構想 (一九三九年~一九四五年 歴史の終焉」と世界内戦(一九四五年~一九七〇年)

半ば) 権力の前室と合法的革命(一九四五年~一九八〇年代 第五章

パルチザンの理論 (一九六〇年代)

結 語

ざしていたとされ、たとえばその具体的な姿が「ヨーロッパ広 なく、むしろ「法秩序としての理念」の創出をシュミットはめ と疑問符が付されている。 実主義」も本文の節タイトルでは「現実主義の国際政治学?」 て、もちろん著者はそのような視点で議論を展開している。「現 ング。シュミット自身の立場に照らせば「反普遍主義」であっ 「序論」のタイトルにある「普遍主義」はいささかミスリー 理想主義に対する「現実主義」では ディ

シュミット像が従来の国家主義者、 る政治思想家としてのシュミットである。 はずいぶん異なっていることは明らかだろう。さらに重要なの 冷酷な現実主義者ではなくて、現実を理念や概念の闘争と捉え 域秩序」に根ざした「ヨーロッパ公法」と位置づけられている。 序論の告げるこの大枠からして、本書が提示しようとする 独裁主義者のシュミットと

> $(Ortung) \rfloor'$ は、このようなシュミット像を貫くものとして、「場所 (Entortung)」といういっそう根本的なモティーフを、著者が あるいはそれを破壊するものとしての「場 **%所喪失** 確 定

転すらしてゆくシュミットの政治思想を、著者は「場所確定」、 戦後においてもさまざまな紆余曲折を経て、場合によっては反 指摘していることである。ナチズムへのコミットメントののち 「場所喪失」という視点で粘り強く追いかけてゆくのだ。

る。軸になっているのはシュミットにおける「フィクション主 な発想をそなえていて、それがナチス国家という「具体的秩序 たかのようなシュミットの思想がじつは当初から「実体主義的 の宣揚とさらには反ユダヤ主義に行き着く経緯がたどられてい 第一章では、新カント主義の形式的な法学の立場から出発し

義」と「決断主義」の絡まり合いである

ユダヤ主義にとって決定的である)。 質性」を欠いているのである(この あって、シュミットが共同体の正統性のために必要と考える「同 想がたどられる。しかし、そもそも国際連盟は米ソのはざまに 真の「連邦」を構築しようとしていた戦間期のシュミットの思 「正戦」批判の視点から、既存のジュネーヴ国際連盟を超える 第二章では、ルール占領という事態を決定的な契機とし 「同質性」への要求は彼の反

所喪失」という歴史の加速への危機感、 見定められるとともに、機能化と技術化にもとづく世界の ッパ的な国際法秩序としての 第三章では、その「真の連邦」という構想が放棄され 「ライヒ‐広域」という理念が そしてそれを遅らせる  $\exists$ 1

口

浮上してくる経緯があとづけられる。ここでは、 カテコーン 取得というシュミットの大きな歴史把握も提示されている。 (抑止する者)」という新約聖書にもとづく形象が 陸の 取 海

ダヤ人思想家、 捉えるシュミットの戦後思想が浮き彫りにされるとともに、 第四章では、 ヤーコプ・タウベスとの晩年にいたるまでの関 米ソという両大国による冷戦を「世界内戦」 と ユ

. る

印象的なシュミットの自己像が紹介されている。 ている。ここではまた、「キリスト教的エピメテウス」という

係やハンス・ブルーメンベルクとの論争が立ち入って論じられ

見いだしたこと、しかしそれが結局のところ「利害関係の 失」をまぬがれる、ないしは「遅らせる」形象をシュミットが による「世界内戦」という状況のなかで、唯一世界の 第五章では、「土地に根ざしたパルチザン」のうちに、 「場所喪 米ソ ある

第三者」の支援のもとで、

として組み込まれてしまう悲劇的な様相を捉えていたことが詳

ふたたび「世界内戦」

のファクター

論されている

無力の弁 フを軸にして、シュミットが最終的に行き着いていた「権力と 最後に第六章では、「権 証 が 取り出される。 力の 前 室 (Vorraum)」というモテ イー

シュミットの主 こそが近代の本質を形成しているのであって、主権者の が なんら ヿ゙゚ カルな帰結にまで至ったとされている。 イツ悲劇の 重要性をもたな 論は反転し、「永続的な例外状況」と 根源』(著者の表記は『ドイツ哀悼劇の い。これによって『政治神学』以来の 取り巻きたちによる権力闘争 同時に、 `根源』) ンヤミ いうラ

> 11 また、この章は、 もシュミットがここで行き着い で説いていた決断できない君主というモティーフに、 0 流れを、 シュミットを軸に総括する、という役目も果たして 戦後ドイツ、さらにはヨーロッパの ていることが指 摘され 逆説的 政治思想 る。

涯に 序論 なものへの強いこだわり」にも触れて、 なにを意味しているのか、最後までおぼつかないのだ。 り不満が残る。いちばん肝心要の「場所確定」、「場所喪失」 す優れた達成であることは疑いない。それでい 近代の政治思想史をシュミットという特異な視点から照らし出 度の紹介にすぎな 以上は、多岐にわたって錯綜する論旨をせ わたる真髄をこう記している。 のなかで、シュミットの「普遍化不可能な歴史的 本書がシュミット論としては シュミット 1 て、 ぜ 1 かすっ 私にはやは の思想の もとよ 著者は が 的

状況、 るべき歴史的一 すことにあった。いかなる法秩序であれ、 しえない具体的な場所の秩序として(国際) 彼にとっての 戻されねばなら 場所へ、それに有意味性を与えるような固 かなる言葉や概念であれ、それが本来根ざしてい 秘奥 ノモス、 (Arcanum) 問題は、このような場所喪失に抗 広域、 回性をさまざまなかたちで追い求めた ないのだ。 政治的なもの、 カテコー シュミットは、 Ż 現実的な敵 取得 さらには一般 そうして 首の場 法秩序を して、 (現実的敵 回 連れ 的 な 11

所喪失) |地的パルチザン……)。 っても過言ではない。(一〇頁) と一回性 (場所確定) との相克を通じて展開されると 彼の思考行程は一貫して、 普遍性 (場

経済、 主義」 だろうか。 を意味しているか分からない。せいぜい同語反復か、カトリシ トの妄執の根源にまで私たちは踏み込む必要があるのではない ズムならぬマニ教的二元論とでも評すほかない。このシュミッ いくら列挙されても「場所喪失」、「場所確定」がそもそもなに 論的歴史観、世界の統一、世界革命的パルチザン……」しかし、 正 の内実が不明なのだ。 戦、 冒頭で「このような場所喪失」と書かれている「このような」 技術、人道主義、アメリカニズム、コミュニズム(ロシア)、 ユダヤ、海、 が確かに列挙されている。「抽象的規範主義、法実証主義 世界内戦、 直前にはその「場所喪失」ないし「普遍 絶対的な敵 (絶対的敵対)、 終末

鋭敏な著者は同じ序論でつぎのようにも記している。

ミットは、それによって実のところ歴史の一回 が明らかとなるだろう。 化的な行為遂行の力から無駄に逃れようとしているのであ してしまうと同時に、 つの かくして、 場所確定の試みの必然的な挫折を露呈させていること 地政学的 彼の生涯の思考行程は、それ自体が行為遂行 ?な場所へ本来的に根差すことを目指すシュ 人が決して逃れることのできない普 シュミットは一回的な場所に根差す 性を取り逃が

> 可能性と射程が生み出されてくるのである。(二六頁 かったこのアポリアのなかからこそ、 ことの不可能性に否応なく繰り返し直面 自らの期待を打ち砕き、挫折を強いるものにほかならな はざまで揺れ動き続けた。 だが、シュミット自身にとって 彼の理論のさまざまな し、一回性と普 遍

は 0

もちろん、『大地のノモス』冒頭の古代の農耕のイメー てみたところで、やはりあまりに茫漠としているのである。 独特のカトリシズムが背景にあることは疑いないが、 生涯にわたって固執したのかが、私には不分明なままである。 を指しているのか、そして、どうしてシュミットはそのことに 「一回的な場所に根差す」ということがそもそもどういう事態 んど見くだされているような一節だが、この箇所についても、 生涯にわたるシュミットの思想の動向がメタレベルからほ そう言っ ジと彼

(ほそみ・かずゆき/ドイツ思想)

# 「戦後」の思想――カントからハーバーマスへ』

(細見和之著、白水社、二〇〇九年) 「一」

### 人貫敦子

た体系としてではなく、そのつど戦争という出来事への「一回イデガー、アドルノ、アーレント、ハーバーマス)の思想を完結しして読み解くユニークな試みである。取り上げる思想家(カント本書はカントから現代までの思想の営みを、戦争への応答と本書はカントから現代までの思想の営みを、戦争への応答と



に告ぐ」でドイツ国民の構成要素とされる言語の共有性に基づ

の概念に著者が着目し、その二面性を指摘して

「内的国境

読するアクチュアルな視線が生きている。「試行」として捉える本書には、過去のテクストを現代から解かぎり」の応答の試みとして、また「たえず生成途上」にある

センが一般兵役制度を導入するのは一八一四年であり、これも う言い方ができるのは、第一次世界大戦を待たねばならない。 民』を主体とする軍隊が相手の殲滅をめざして総力をあげてぶ 的な分割線」のゆえであるとする。それはナポレオン戦争が「『国 点的に扱う理由を著者は、 結されたバーゼル講和条約を見据えたものだった。『永遠平和 フランス革命に端を発した第一次対仏大同盟戦争のさなかに締 験している。序章で扱われるカントの生存中に起きた戦争の数 国民全体ではなく市民階層を中心としたものだった。 べる。これには疑問が残る。こと「ドイツ」を対象とする場合 つかり合う」新しい戦争の形態となったためであると著者は述 いう慎ましい扱いは不相応に思えるが、本書でカント以降を重 のために』がその後の平和論に与えた影響を考えると、序章と は二○ほどにものぼり、『永遠平和のために』(一七九五年) 「国民」を語ることは簡単ではない。「国民」による総力戦とい 八〇六年、イエナでナポレオンに壊滅的敗北を喫したプロイ このような留保はあるものの、 これらの思想家は、それぞれの時代の戦争を直接 一八一三年までナポレオンの側で戦っていた。 カントとフィヒテのあいだの「決定 フィヒテの講演 ド ・間接に経 イツ国 バ

ることは

重

要である。

言

語による共同

性

は

出

自とは

無関係に

K

ユダヤ主 族という血 同 民衆主 一義の メンバーとなりうる可 義 発 0) が 共同 言となり、 民族主 体を前 義へと繋がると論じられ 農奴制 提としている。それ 能 性を持ち の批 判を主張するフ なが 5 が 彼の フ 露骨な反 イ イ Ľ ラは ヒテ

とによって (……) 場合によっては命乞いするような 戦争捕虜が奴隷として勝者の配下に生き続けた事実があ を抱かざるをえな リシアの な戦いに終止符を打つことができる」。そこに著者は 11 11 の思考である。 著者が着目するのは自己意識から他者承認へと向 されている。 奏低音である。 からの促 !法」から本書を流れる「生きのびる」というテーマが導き出 れた点を重視する。 の一方が「生命にしがみついて戦いを放棄し、 フィヒテ批判にも関わらず、 アに たへー モデルを越えて、 おける「命乞い それこそが死屍累々の廃墟をもたらすだけ ゲルの時代経験」を読み取  $\hat{1}$ の思考が 特に それを著者 ゲルが最初のモデルとした古代ギリシアでは 『精神現象学』における「主人と奴 この  $\hat{\phantom{a}}$ ~ ・する」 -ゲルの 戦争の時代に死の不安に取 は次のように記す。 ヘーゲルの承認論が、 ゲルにおける相互 著者はフィヒテに 敗 浴者の 主奴 奴 っているが、 隷では 0 弁証 承認論 なく、 生 における 奴隷となるこ 一死をかけた戦 かうへー 本書全体 評者 へと引き ŋ の無意味 『浅まし 「古代ギ 古代ギ るが、 緑の イ は 0 「他者 ゲル F 疑 カン ö 韶 'n 弁 П 诵 継

> なく、 そ 指 語 マとしていることであり、著者が述べるような勝者の配下で「命 イツ語訳 摘されている。 0 訳し、この二つの著作が『精神現象学』に与えた影 ゲーテはディドロ 封建的な身分制度による主従関係の相互依存関係をテ しており、 0 0 両著の共通点は、 ゲーテもシラー 『ラモー 0) 甥 の勧めによって を 一 ギリシ ア的 0 Ŧi. な奴隷 年 響は 読 ん では 度 1 H

乞

11

」して生きのびる奴隷の問題ではない。

全に経験される共同体とは、 じた批判的 為する良心」と このアポリアに対して著者は、『精神現象学』が提示するのは にもとづく理想的 限界は明らかになる。 認を共同体の次元で思考した場合に、ヘーゲル 市民社会的な家庭という親密圏を超えて、 身体的性差を実体化した問題を含む議論であるが)にある。 に記された ような批  $\stackrel{\sim}{l}$ 自身が批判 ゲルの相互承認論の萌芽は、 共同 判 0 渾 性 Ĺ 評 た (動として以外存在しない」という視点は、 共同 口 の可能性であると主張する。「『承 価する良心」にもとづく「相 おける男女の異質 著者は金子武蔵に依拠して、 体の形成の原理的不可能性を指 ン主義的な否定性の無限後退と同じよ たえず現実を乗り越えてい イエナ時代の 住 0) 異質なも 相 互. の 承認 袙 互 一批判を のの 相 実在哲学 互 (これ自体 承認 互. 摘する。 承認 相 こう 互承 論 カン

Ĺ 兀 第 げられる。 年 -の革命と一 普仏戦 7 ルクスの場合には、 八 七 争 を 年の 手 が パ カン りに IJ 普仏戦 コ 7 - 11 1 ル ク 争その 1 ス とこ 0) 関わ チ ŏ エ ŋ が ( 取

響を受けてい

る。

すでにシラー

は

一七八五年にこの作品

八 V)

運命論者ジャックとその主人』

(遺作として一七八四年刊

行

うに

思えてなら

な

ゲ

ル

0

背景をなしている点だ。 なのは、死に直

面した戦場体験がローゼンツヴァイクの思考の

神」にいたるまで、

をローゼンツヴァイクは

るユートピア的過剰と切り離せないと論じる。 に応じて」を、著者はカントの「永遠平和」とならんで「私た 的過程」の思考を、著者はアドルノに依拠してマルクスにおけ 革命の前進」という基準で評価するマルクスに 運動に引き入れるため またクリミア戦争もアメリカの南北戦争も の最後の文章「各人はその能力に応じて、各人はその必要 一八四八年 'n パリ蜂 0) 起鎮圧後、 「ヨーロッパの戦争」 マルクスはイギリスを革 「ゴータ綱領批 おける「自然史 「プロレタリア に期待を寄せ 生 とは、ヘーゲルにおける「生き延び (überleben)」を踏まえて「超 れるいう。ここから著者は、ローゼンツヴァイクにおける「生」 教の儀式や祭礼において、彼岸ではなく現世界において実現さ 用語をもじり「超世界」という造語を使用する。 「生」にとどまる彼の思考を著者は重視する。 不安から目をそらせる哲学を拒否し、 ダヤ教を位置づける時に、 (Uberleben)」と呼ぶことができるとする ローゼンツヴァイクは 徹底して個別 ニーチェ 的 はユダヤ な 間

この言葉も虚ろに響かざるをえない。 「生き延びる」というテーマで重要なのは ローゼンツヴァイ ニズムの立場をとり、キリスト教との対話を重視した。 に対してユダヤ教を優位に位置づけているが、彼自身は反シオ

一九一四年の第一次世界大戦勃発にあたり、

志願してドイツ軍

が第三章後半で述べられている。著者は『存在と時間 の存在を「非本来性」の名のもとに排除したハイデガー にもユダヤ系でかつドイツ人であろうとした多くの知識人たち

<u></u> 一九 思考 (第三章)、そしてアーレントとアドルノ (第四章) である。

ちを導く理念のひとつ」と結論づけるが、「私たち」を形成す

る共同性がいかにして可能なのかという問いを抜きにしては、

ユダヤ教とキリスト教を「真の宗教」とし、さらにキリスト教

ローゼンツヴァイクは『救済の星』で、イスラー

・ムに対

7

に参加したローゼンツヴァイクは、「ユダヤ教徒であるドイツ では断念せざるをえないが、 ところが多い。三巻にわたる『救済の星』の 済の星』(一九二一年刊)の着想を得たとされる。 人」という生き方を望んだ。 "救済の星』の共訳者である著者による解釈からは教えられる 戦争というテーマとの連関で重要 バルカン戦線の塹壕のなかで『救 内容紹介は、 難解を極める 本稿 二七年)から一九三三年のナチズムへの加担を表明した で 所に着目し、現存在が「受け継がれてきた可能性を自分に伝承 ズ ツ大学の自己主張」へと繋がる思考経 ム」として際立たせている。『存在と時間』第五章第七四節 「共同体」がコンマーつで「民族」と言い 路を「理想的

「彼岸」と名付ける)を優位におき、 「普遍的」かつ「不変的」なもの プラトンの「イデア」からヘーゲルの これ 死の 伝統の自覚化において知識人と非知識人 (木樵や農夫) 自覚的に受け取り直すこと」であり、 「自分自身の本来のあり方へと立ち戻った姿」であると解釈する それがハイデガー

する」というハイデガ

一の言葉は

『遺産』にも等しい

、伝統 ・の言う

換えら

ナシ

IJ 1

その意味で『存在と時 められるという著者の指摘は正 会う場としての 民 「族」という虚構の空間が、 間 にはすでにナチズムとの親和 しい。 ここに成立 性が する。 認

ること」がアドル 思考である。 を含めて詳しく論じられている。 望むなら、 刊)。この言葉は五〇年代に誤解も含めて論争の的となったが、 あとで詩を書くことは野蛮である」(『文化と社会』一九五一年初 きない。 れた者の抱える激烈な罪科」(『否定弁証法』)を逃れることがで 定された「殺す側と殺される側の 以来の相 き合うこと」「他なるもの、 うとするのは同一化の強制力にどこまでも抵抗する非同 ルトルを代表とするアンガージュマン文学へのアドルノの嫌悪 弁証法の最終段階」であり、それゆえに「アウシュヴィッツの の場と著者は記す。 家とアウシュヴィッツ後の思想を論じる。アウシュヴィ 人エンツェンスベ 表される絶滅収容所を、 第四章 アドルノにとってアウシュヴィッツは「文化と野蛮の 互. 「第二次世界大戦後の思想」 この命題は反駁されねばならない」という反論やサ 一承認論 一自分自身のうちの ノのユートピア的思考であるなら、 死を逃れて生き残った者は「殺戮をまぬが アー ルガーの「もしわれわれが生きのびようと レ もはや ントの 疎遠なるものへとそのつど生成す アドルノから著者が読 他なるもの、 「承認をめぐる戦い」さえ否 (……) 圧倒的な非対称性 誕生の思考」との共通点を は、 ユダヤ系ドイツ思想 疎遠なものと向 ^ 説み取ろ 一性の ツ ゲル シに

声

IJ

となる」思考の

動きである。

『人間の条件』の叙述が整合性をはみ出す「野生性」をもち それゆえに「自らの思想もまた彼女の思考にとっての 的解釈である。 通して引用しているマンデリシュタムの詩に関する間 比され詳細に論じられているが、この が らも戦後ドイツ語で詩を書き続けたパウル アー レントの思考で著者が関心を寄せるのは 部分の白眉 ・ツェランとが は、二人が 『他者 ピテクス 共 類

6 スとの間には、 し相互承認をめぐる議論については、あくまでもヘーゲル との相互承認のイメージ」を重ねることができるとする。 ティのメルクマールとなりうる」という文章の ること――このこともまた、 ラク攻撃 ツの伝統への反省を踏まえた議論を展開してきた。著者は 代にヒトラー・ユーゲントを経験した世代の一員とし ヨーロッパ中心主義を感じるかも知れないと著者は留保 ルに依拠する著者と、 ッパではない」と解釈し、 、明を取り上げる。「他者をその他者性において相互に承認 力を中心とした多国籍軍が国連の同意のないままに行ったイ 終章で論じられるのはハーバーマスである。彼は、 しかし著者は「それは物理的 (二〇〇三年) に対して、 かなりの乖離があるのではないだろう ヘーゲルの限界を見極めるハー ここに本書のテーマ われわれに共通するアイデンティ デリダとともに行っ 地理的な空間としての 「われわれ 異 ナチス 質な他者 た共同 の K アメ  $\exists$ な モ カン が 1 時

ここに見ることができると著者は述べる。

第四章の後半ではアーレ

ントと、

両親を強制収容所で失い

な

デ

口

ている。

所で示され、広い知見には驚くばかりである。思想をその生成 解読を行っているだけでなく、文学テクストとの関連もいたる する場において捉える著者の試みが、その成果を上げている。 本書は、哲学のテクストを時代のコンテクストに置き直して

(おおぬき・あつこ/文化理論)

(¬) Vgl.: Habermas, Jürgen, Wege der Detranszendentalisierung Rechtfertigung, Frankfurt am Main (Suhrkamp) 2004, S. 186-Von Kant zu Hegel und zurück, in: ders., Wahrheit und

書評

L

## 『アルチュセール (市田良彦著、平凡社、二〇一〇年) でール ある連結の哲学』

### 阪上

なく、著者が再現した「ことの次第」が「一つの理論」である

彼の思想的変遷を辿る個人的思想史では

ような書物を目指しているからである。市田のこのような思い

は言う。理論的伝記と銘打ったのは、アルチュセールの生涯本書はアルチュセールの理論的伝記を目指している、と市

ルの理論的伝記を目指している、

田

出来事を追求したり、



すことがアルチュ 取 り出すために不可欠だという想定である。 根 低底に ア ル 0 セールの書き遺したも 7 チ ユ いるという想定、 セ 1 ル の書き遺 あ L るい のから有意義なもの たもの全 はそのように見 体 が 0

な 0

た隠れた統一 構成された大理論」や「哲学者自身が必ずしも知ることのなか ほど徹底的 かも著者は、こうした思想的変化全体を包括すべく「事後的に クス主義哲学の定義に関しても正 おこなった主張 けれども著者も認めるとおり、 著者の言う「一つの理論. な修 性」(一一頁)を否定するから、 Ē の多くに対して「自己破壊的 否定を加え、 はどう理解すればよいの 反対の主張を行った。 彼にとって最も アルチュセー これは容易 にさえ見える ル 根本的 は自分 とすれ が以 か。 なマ なら L ル 0 前

ざる難問

であろう。

第一の峰は一九六六―六七年である。この時期、アル・哲学者としての「はじまり」をなしているからである。 リとの強 を見渡して、「 い」を提起したという点で、 対的に不可欠かつ必然的 六二年の「マキャヴェッリ講義」である。 法を採用する。このパノラマのなかで特異点をなす 転回の 著者は、 「状況の ₹一の峰は一九六六─六七年である。この時期、 て、「理論的パノラマ」を描くという、定点観測の「二つの峰」を設定し、そこから彼が書き遺したも 理論」を考える出発点となると同時に、 この難題に取り組むために、 同 化 (「主体的錯乱」) な新しい国家を無から始めるとい アルチュセールの主 を経 験したという点で アル マキャヴェ チ ユ 7 題の一つであ セ レルル キャヴェ Ó ーツリ は、一九 の思想 Ú Š ŧ 絶 ツ 郋 方  $\mathcal{O}$ 

市田

三頁 た時期に当たる。「政治に寄り添うことを引き受ける哲学者」(一 による政権獲得に向けて「プロレタリア独裁」 フランス共産党が党大会(一九七六年)で社会党との連合戦線 あ 公刊してマルクス主義の 0 向 ル 自己批判を行うことになる。 は の非難が激化し、アルチュセールは同年 0 九 たるアルチュセールがこの出来事に関し しかしフランス共産党内では数年前からの中 八六五 年に \_ ~ ル 理論: クスの 的 第二の峰は一九七六― ために』と『資 革新の旗手として名 本論 て多くの の放棄を決定 声 を 七七年 国 0 頂 を

着していない 研 量 行 要部分を執筆して、マルクス主義哲学の 捉えて介入したのは当然である。 V 0 筆量と発表量の落差がきわめて大きいのである。 7 時期である。 であり、 一の原稿を執筆しながらその多くを未発表のままに ルクス主義であること」や「マキャヴェッリと私たち」の主 究・執筆活動は行われているのに、その成果は理 · 市田によれば、この両時期とも、アルチュ 彼の思考活動という点から見ると、 のだ。 の設定は適切だと思う。 アルチュ セールは試行錯誤を行なって 理論面では、 根本的 きわめて興 な問 哲学に 0 まり お セールは大 として定 一旺盛 直しを ÷ た

まま からも、 政治的検討を加 アルチュセー 眠ら の文章は用 隙の っせてしまうことも少なくなかった。 ない用 え、 ルはテキストの公表にあたって、 語 の厳密な選択と定義、 語と論理が要求されたのであろう。 大幅に手を加えることを常とし、 緻密な論 彼の党内での 厳密 理 的 小発表 立.

アルチュ

セー

評)

ることをお断りしておきたい。

0 連続線として捉え直したこと、これがまず取りあげるべき本書 移行期として再構成し、アルチュセールの思想の移動の軌跡を なっていなかったかもしれないこと」(一九頁)を探ろうとする。 ことにできず、……なにを捉えればよいかさえ必ずしも明瞭に 内容は公表されたテキストからは消し去られることになった。 を形づくった。 満ちた、 学とはなにか、 発表論文の少ない「陥没期」の膨大な文書を読解して陥没期を 稿や断片を博捜し、アルチュセールが 田は、 可能なので、 アルチュセー 功績である。 断〉」で、先ほどの Ι 緊張度の高い文章になり、 M E C 私にとって興味深かった論点に限って取りあげ ルが しかしその (現代文学資 一貫して考えようとしたのは、「 反面、 (料館) 彼の思考の過程やその それが に所蔵された未発表の 「書きはしたが、『書いた』 彼の書くも | 状況

という市田の指摘

(二九頁) は剴切である。アルチュセールは、

「状況の現在」と歴史段階としての

レーニンを援用しながら、

論じられる。それぞれの章の内容を網羅的に取りあげることは 本書では第一章から第三章で「状況の理論」、「主体の論理」、「哲 論」、「政治とはなにか、哲学とはなにか」という問題である。 政治とはなにか」を取りあげ、第四章 「第二の峰」にかかわる問題が主題的に 「最後の

だとくりか 主義者の ル 第一章では六○年代のアルチュセールの理論 クスは 況の理論」が 場合のように、 えし強調する。 「歴史の大陸 取りあげられる。 を開いた、 歴史的必然性や歴史法則とい しかし彼の言説には 史的 アルチュ 唯 物論 的関 通常の が 歴 ーセー 心 史 の対象 った言 7 0 ル ・ルク 科学 は、

> 例外的な出来事、例外的な状況を説明する理論に向けられていなく、ロシア革命のような、マルクス主義の公式からすれば、 構造の作用や効果として生み出される「変異」に向かっていた 場合も彼の関心は構造の形式性や一般性ではなくて、もっぱら たように、アルチュセールは構造による決定を説いたが たことの表れであ 葉はほとんど登場しない。 いろう。 この時期、「構造主義者」 彼の関心が一 般的 な歴史法則などで に分類され

0

0

魅

力

変化

草

ても、 り、 理論も無効にされたのだろうか。 「対立の賭け金であったマルクス主義まで無効にすることによ に集中するとすれば、歴史理論の意義はどうなるの 理論と歴史理論が異なり、 固有の対象はつまり、理論家と歴史家が語る歴史に属しては 家として政治的実践のなかで帝国主義に出会う。「政治実践 現在の相違を強調する。レーニンは歴史家としてでなく、 マルクス主義を守った」(三二六頁)と述べているが、 別の対象にほかならない。」(六二頁)このように状況 アルチュセールの関心が また彼が守ったマルクス主 次状況の か。 田 0 V

0

理

とを主張した。 欠落を説き、 九六七年四月に書いた論文「マル で、アルチュセー 政治実践の遂行にはその確立が不可欠であるこ 状況の理論 ルはマルクス主義における「状況の 0 確立が理論と実践 クス主義哲学の 0 統 連結 理

務」

を難しくしていると思う。

とは何だろうか。この点が明示されていないことが本書の

理 との自覚であ 向 環である、 いることと、自分には政治とはなにかがよくわかっていないこ 論偏重主 転換が始まる。 からアルチュ すべ 義の自己批判がはじまり、 る ては セールのなかで哲学に関 文 すなわち、 は (四三頁) この自覚のもとにこの年の秋から 結局 理論 にかか 掲 、載されなかったが、こ 哲学が政治 っているとい 哲学の して苦 と有機的 · う 定義の変更が主題 Ó い思いを伴う方 関係を結んで 0) が 論 彼 文 執 0 筆 主 0 張

トに 想史の カン派 をイ バ われを十八 み方である。 主義の理論的可能 ル ッハの行う後退は理論的先取りを生み出す力をもった後退るカテゴリーに後代の対象を考察させる。つまりフォイエ である。モンテスキュー チュセールは、 第二章では主体の ・デオロギー 視点から特に興味を惹いたのは、 への接近と離反など本書から教えられる点は多い 世紀 フォ 以前の著作家を参照するたびに、 の唯物論に 的 イエルバッハはヘー 言説とその主体性効果の 性を見出 歴史の科学と無意識の科学の結合にマルクス 時代に対する逆説的で時代錯誤的 問題が精神分析との関連で論じられ の場合と同じように、 į つれもどし、 とりわけその ゲルから後退し さらに後退してデカ フォイエ 理 論 結合の具体的 、フォ に見出 その著作家の ルバ 1 ハッハの 工 て、 が、 る。 ル な場場 バ わ ル 'n 読 ラ ツ た 用 思 T ル

ることなく精

神分析を実践していた」(一三〇頁)

というの

が

論的概念を作

0)

自

分の 0

り方」が

時

代

先取りを可能に

している。 精神分析の理

「フォイエ

ル

バ

ツ

な位置

0

フロ

1

トとラカンに先んじて、

「状況の現在」には科学によっては把握されない ル チ ュ セー 題 ル (D) は「哲学とはなに 評 価である か、 政治とは

いうのは先に見たところだが、

そのことが哲学の

定義

0

変更を

要因があると

であ

る

哲学」)の三段階に整理している。 学は理論における政治である」と言明される段階(「レー クス主義哲学の歴史的任務」)、(三)「哲学は対象をもたない」、「哲 象として強調され、 論」)が連続している段階 もたらす。市田は、 の対象であり、科学(「認識の生産」) 科学と哲学の差異が曖昧にされたままで状 哲学の政治的性格が語られる段階 (一) 状況が科学と哲学の両方にとって同 (『マルクスのために』、『資本論を読む と哲学 (「認識 況が哲学の の生 ( \rangle \rangle \rangle 産 ル 対 理

的

.展開されることになる

に る そしてこの 自 を なる場所を占め 味深い論点を提示する。 と精神分析家の治療実践を援用しながら 義した。この点に関して、 0 0 通じて関係しあう他の 治 分がいか 実践を通じて変えようとしている状況のなかで、 関連して、 アルチュセールは 療実践においては、 資本論を読 なる場 「占める場所」との カントに依拠して哲学を戦場(Kampfplatz) ているの 100 所を占め 「哲学は理論における政治だ」という言明 での 諸 かを知っ つまり革命家の政治 理論家は、「自分が状況の 認識 アルチュセールは革命家の政治 ているのかを。」(一九三一 要素が占めている場所との 理論 かかわりで、 ていなければ は 理論 認 識 の対 理論の性 実 の性格に関する興 人践や ならな 象を なかで 精 自 九匹 一分の 加工し手 格が変わ 関連で、 神 と定 V カン

かしないマルクス主義」に対して、「この必然性の偶然性を

)という任務を背負って提起されていると積極的に評価……現在をこれからなすべき事実に開放してやる」(二

象には手を触れなかった。 直しして現実の対象を認識する、というものであり、 それにたいしてここでは、 現実の 現実の対 対 する。 論として構想されたのである。 それは「今・ここ」を政局化することを目指

(一九四頁) のである。知ること自体がすでに「認識」を越えて象に手を加えるところに「理論としての特性が期待されている」

いるのである

本の変容)の義論を読み取る。アルチュセールは「犬兄の理論すって一かはこの区別に労働者階級の政治的階級への形成(主リは政治的視点の場所と政治実践の場所を区別するが、アルの重要性である。アルチュセールにとってマキャヴェッリは単の重要性である。アルチュセールにとってマキャヴェッリは単政治に関して特筆しておかねばならないのはマキャヴェッリ政治に関して特筆しておかねばならないのはマキャヴェッリ

取り出そう」(二四三頁)とするのである。と主体化の理論が見分けがたくなる言説をマキャヴェッリから体の変容)の議論を読み取る。アルチュセールは「状況の理論チュセールはこの区別に労働者階級の政治的階級への形成(主

ほしかった。

第四章の「最後の〈切断〉」であるが、市田は、「出会い

会いの唯物論」は「なし遂げられた事実に「必然」を見ることい哲学」一○頁)ということになるのだろうか。市田は、「出てては偶然だし、これからも偶然だろうという身も蓋もなセールがさまざまな理論的展開の果てにたどりついた到達点がマルクス主義者であること」で展開されているという。アルチュ然)の唯物論」の本質的な部分は一九七六年の「哲学において然)の唯物論」の本質的な部分は一九七六年の「哲学において然」の唯物論」の本質的な部分は一九七六年の「哲学において

レチュヒーレ开究のk隼を飛濯内こ高りとと思う。 しいし卒宜これまで見たように、本書は多くの興味深い論点を含み、ア

す状況の

ががみ・たかし/近代思想史)

# 二〇一〇年会員新著一覧(五十音順)

### 【著書】

植村邦彦『市民社会とは何か――基本概念の系譜』平凡社(平凡社市田良彦『アルチュセール――ある連結の哲学』平凡社

重田園江『連帯の哲学1――フランス社会連帯主義』勁草書房

九州大学出版会 大水善寛『J・A・ホブスンの新自由主義――レント論を中心に』

シズム批判』藤原書店

倉科岳志『クローチェ

一八六六―一九五二――全体を視る知とファ

倉田稔『諸君を紳士として遇す――小樽高等商業学校と渡辺龍聖』

**倉田稔『経済学講座』社会科学研究会小樽商科大学出版会** 

斉藤日出治『国家を超える市民社会――社会的個人とヘゲモニー』倉田稔『経済学講座』社会科学研究会

佐藤貴史『フランツ・ローゼンツヴァイク――゛新しい思考』の誕生』

新泉社

知泉書館

白井聡『「物質」の蜂起をめざして――レーニン〈力〉の思想』作品

鈴木信雄『内田義彦論』日本経済評論社

田上孝一『現代文明の哲学的考察』、西田照見との共編著、第7年が『F――『別書』 ― フィージョニョネー

社会評論

「デース」というにより、「Manager Manager Manager

社

山智香子『経済戦争の論理――大戦間期ウィーンとゲーム理論』諸問題を巡って』(上)、晃洋書房

中

勁草書房

と「地」のエレメントをめぐる考察』社会評論社野尻英一『意識と生命――ヘーゲル『精神現象学』における有機体

姫野順一『J・A・ホブスン人間福祉の経済学――ニュー・リベラー・サーク・ラント そとってる 愛し者 いままされ

リズムの展開』昭和堂

福井直秀編集、森毅著『一刀斎、最後の戯言』平凡社

福家崇洋『戦間期日本の社会思想――「超国家」へのフロンティア』

人文書院

藤本一司『カントの義務思想』北樹出版

星野彰男『アダム・スミスの経済理論』関東学院大学出版会

公菓详一『哲学的なものと攺怡的なもの---牧野邦昭『戦時下の経済学者』中央公論新社

に』青土社 に』青土社 と のと政治的なもの――開かれた現象学のため

ミネルヴァ書房

向井公敏『貨幣と賃労働の再定義

-異端派マルクス経済学の系譜』

森直人『ヒュームにおける正義と統治――文明社会の両義性』創文

森宣雄『地のなかの革命――沖縄戦後史における存在の解放』現代社

森宣雄『現代沖縄の歴史経験―― 希望、 あるいは未決性について』、

企画室

森川輝一『〈始まり〉のアーレント― 冨山一郎と共編著、青弓社 「出生」 の思想の誕生』 岩波

山田竜作『シティズンシップ論の射程』、 済評論社 藤原孝との共編著、 日本経

書店

藤井輝明・西川龍也との共編著、 児島書店 安川悦子『地域の力・地域の文化

多元都市

福山」

の可能性』、

監訳『レオ・シュトラウスと神学・政治問題』晃洋書房

務について』岩波書店(岩波文庫)

マッツィーニ(Mazzini, Giuseppe)原著、

齋藤ゆかり訳<br />
『人間の義

的場昭弘訳『新訳共産党宣言

初

マルクス (Marx, Karl) 原著、 版ブルクハルト版 (一八四八年)』作品社

1 -ルズ(Rawls, John)原著、

口

川本隆史・ほか訳『正義論 (改訂版)』

紀伊國屋書店

【翻訳】

オーキン (Okin, Susan Moller) 原著、 思想のなかの女――その西洋的伝統』晃洋書房 田林葉・重森臣広訳『政治

テイラー(Taylor, Charles)原著、下川潔・田中智彦・ほ 我の源泉― ·近代的アイデンティティの形成』名古屋大学出版 か訳

バイザー(Beiser, Frederick C.)原著、 杉田孝夫訳 『啓蒙・革命

マン主義-法政大学出版局 −近代ドイツ政治思想の起源一七九○−−八○○

ヒューム (Hume, David) 学術出版会 原著、 田中秀夫訳『政治論集』 京都大学

イアー (Meier, Heinrich) 原著、 飯島昇蔵・石崎嘉彦・ 太田義器

### Antagonism, Heterogeneity, Radical Democracy: Antagonism and its Vicissitudes in the Thought of Ernesto Laclau

Kei Yamamoto

The notion of antagonism has often been regarded as Ernesto Laclau's most important contribution to understanding a variety of political phenomenon. However, by paying careful attention to his recent work, it shall be clarified that Laclau gives the concept various positions in his political theory. The first purpose of this paper is to examine how and why the concept of antagonism has changed in Laclau's recent work.

However, after 2000, Laclau recognizes the limit of antagonism as the concept for indicating "the radical outside" from representational space. Thus, instead of antagonism, he introduces the notion of "heterogeneity" into his theory. Hence, the second purpose of this paper is to clarify what implications the concept of heterogeneity has in Laclau's political theory.

By focusing on the heterogeneous that is excluded from the space of homogeneity, we will see that Laclau re-thinks his radical democratic theory as a hegemonic struggle not between antagonistic others, but between homogeneity and heterogeneity. His thinking about democracy from the perspective of heterogeneity regards antagonism as the outcome of tenacious political articulation of heterogeneous elements, and requires us to look at the contingent character of the present liberal-democratic framework.

Keywords: Antagonism, Heterogeneity, Radical Democracy

### The Examination of "A Right of Rights" in the Thought of Hannah Arendt

### Masatake SHINOHARA

The purpose of this article is to examine the importance of right to have rights presented by Hannah Arendt. This conception is interrogated in the volume 2 of *The Origins of Totalitarianism*. I try to understand how this conception is evolved into her later political thought and present the significance of this conception in terms of present situation, that is, the intensification of social exclusion and homelessness.

Firstly, I will make a brief summery of right to have rights, and review some interpretations of this conception. As Arendt says, a right to have rights means to live in a framework where one is judged by one's actions and opinions, that is, "to belong to same kind of organized community". It is conceived not as some abstract right, but as a concrete right. Secondly, this paper examines how the conception of right to have rights leads to the idea of newly invented political body. The key conception is "world alienation" and " property". In *The Human Condition*, Arendt thinks about the crisis of modern age in terms of world alienation. On the one hand, the world alienation means homelessness, but on the other hand, it is the process by which the decline of the nation-state system proceeds, so it is the chance to invent some new political body.

Keywords: right to have rights, world alienation, new body politics

Theories of "Cooperative Body" (*kyōdōtai*) and Nationalization of Masses in Wartime Japan: From the Perspective of Miki Kiyoshi's Thought on "Sociality"

### Yuto OKUMURA

During the Japanese-Chinese War Japanese society had undergone rapid social changes, which would invite an unintended demand for new autonomous organizations in many ways. Miki Kiyoshi, who had been criticizing both "non-social" capitalist society and the craze for "Gemeinschaft" among Japanese thinkers, now discussed "the East Asian Cooperative Body" as the solution for the war, mentioning "the National Cooperative Body" as an idea of reforming Japanese society. This word "cooperative body" aroused broad interest of social policy scholars, and brought a new image of nation which implied opposition to the view of the family state ("communal body") .

However, the theorists of "cooperative body" figured the nation as a total community where the state control permeated the whole society when they urged that the nation's welfare, the right to live or even environmental preservation be realized in this "cooperative body." While Miki contrasts growing communications among the world with totalitarian appeals for national unity, his discussion on technology allows him to emphasize the responsibility for the national society. Despite Miki's emphasis on the importance of "I and Thou" relationships beyond enclosed communities, in this communitarian vision, the national solidarity retains a predominant position.

Keywords: Miki Kiyoshi, cooperative body, Gemeinschaft, nationalism, social state

### Statistics and Social Reform: Ernst Engel's "Werth des Menschen"

### Yusuke TAKAOKA

The purpose of this paper is to reconstruct the thoughts of Ernst Engel (1821–1896), a German statistician, in terms of his theory of the "value of a human being (Werth des Menschen)." Engel was not merely a statistician but one of the pioneering figures who actively engaged in the social reform movement. He strongly believed that statistics were indispensable to driving social reform. In order to illuminate and resolve the workers' problem, Engel focused on his concept of the "value of a human being," which considered human beings as an economic value.

First, this paper addresses the "value of a human being (Werth des Menschen)," one of Engel's important works, in which he introduced two key concepts— "cost value" (Kostenwert) and "profit value" (Ertragswert). In the second and third chapters, I examine the two main topics of his statistical investigation: industrial accidents and family budgets of the working class. Lastly, I clarify Engel's conception of society as a parabola formed by different individual interests. My argument reveals that Engel demonstrated a logic for protecting the working class under capitalism by regarding the "value of a human being" not only as an economic concept but also as a question of workers' rights. The article also concludes that Engel's practices for social reform were grounded in his distinctive view of society.

Keywords: statistics, social reform, workers' problem, Ernst Engel

### ANNALS OF THE SOCIETY FOR THE HISTORY OF SOCIAL THOUGHT

NO. 35 2011

| CONTENTS                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 〈Special Issue〉 Rethinking Regionalism                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Special Articles                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Possibility and Limit of Regionalism: Saint-Pierre, Bergson, Nishida, Baliba                                                                                                                                                                                                                      |
| Kouji OTAKE 02                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Reconsideration of the Theory of Asiatic Society in 1930s: In Relation to th Concept of <i>Genossenschaft</i>                                                                                                                                                                                     |
| The Idea of Regionalism in East Asia: A Case of Modern Japan                                                                                                                                                                                                                                      |
| Tetsuya SAKAI 06                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| * * *                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Articles                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Statistics and Social Reform: Ernst Engel's "Werth des Menschen"                                                                                                                                                                                                                                  |
| Theories of "Cooperative Body" (kyōdōtai) and Nationalization of Masses i                                                                                                                                                                                                                         |
| Wartime Japan: From the Perspective of Miki Kiyoshi's                                                                                                                                                                                                                                             |
| Thought on "Sociality"                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| The Examination of "A Right of Rights" in the Thought of Hannah Arendt                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Antagonism, Heterogeneity, Radical Democracy: Antagonism and it                                                                                                                                                                                                                                   |
| Vicissitudes in the Thought of Ernesto Laclau Kei YAMAMOTO 13                                                                                                                                                                                                                                     |
| * * *                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Book Reviews Yurika UMEDA, Kiyoshi SHIMOKAWA, Yuta OTSUKA<br>Hajime INUZUKA, Daisuke ARIE, Kunihiko UEMURA, Tetsuo SAKURA<br>Kunihiro OZAKI, Susumu YAMAIZUMI, Naoyuki UMEMORI, Osam<br>YANAGISAWA, Ryuichi YAMAOKA, Kimio ITO, Yasuhiro SAKAI, Kazuyuk<br>HOSOMI, Atsuko ONUKI, Takashi SAKAGAMI |
| List of Works of the Members 22                                                                                                                                                                                                                                                                   |

Edited by The Society for the History of Social Thought

**English Summaries of Articles** 

233

1

### 公 募 論文投稿 規定

投稿は随時受け付ける。ただし編集の都合上、投稿受け付けの 論文投稿の資格は、社会思想史学会会員に限る。

会思想史学会事務局とする。 区切りを年一回設け、 八月三一日(必着)とする。送付先は社

論文の枚数は、論題、注などを含め、四○○字×六○枚=二四

とする。論文の最後に、総文字数のデータを記入する。また別 ○○○字(一行四○字、四○行で印刷して、一五ページ)以内 日本語表記のキーワード三から五を付す。

論文は、四部提出する。うち一部には執筆者名を記載するが、 残り三部には執筆者名を記載しないこと。

データを添付すること。 紙を使用し、一ページ四〇字×四〇行の書式とする。また電子 論文はワープロ原稿で提出すること。その場合必ず、 A4判用

五

四

六 投稿者は、別に次の文書を添付すること。

E-mail アドレス、執筆者名の読み(ひらがな)、 編集連絡用覚書。論題、 専門領域(なるべく簡潔に)を明記する。 執筆者名、 連絡先住所、 執筆者の 電話番号

英文抄録。 語程度の抄録を作成する。 論題および執筆者名の英文表記を含め、四○○ また別に、キーワード三から五

論文の執筆にあたっては、 執筆要領を参照のこと。

を付す。

集委員会において決定する 論文の採否は編集委員会が委嘱する審査員の所見に基づき、

九 二重投稿は認めない。

+

『社会思想史研究』に掲載された論文の著作権は、社会思想史

学会に帰属する。但し著者による論文の転載等を学会として制

限するものではない。

# 公募論文審査規定

編集委員会の権限と機能

『社会思想史研究』に掲載する公募論文および特集論文(以下、『社会思想史研究』に掲載するの構変員会は、論文の内容、表現などについて、投稿者する。編集委員会は、論文の内容、表現などについて、投稿者する。編集委員会が、審査員の審査報告に再検討をうながすことができる。

### 二、審査員の委嘱

- 1 編集委員会は審査員の関係において公平を欠くことのないよう、投稿者と審査員の関係において公平を欠くことのないよう、投稿者と審査員の関係において公平を欠くことのないよう、投稿者と審査員の関係におたって査読委員会を召集し、
- 集委員会および査読委員会の外部には公開しない。 相互間は匿名とし、審査員の氏名は、事前にも事後にも編2 公平性を確保するため、投稿者と審査員の間および審査員

Ξ

審査要領

(1)審査員は対象論文を複数回にわたって熟読し、

本年報に掲載可能かど

また年報

うかを審査し、所見を表明する。既刊号掲載の関連・周辺論文を併読し、

# その際、区別の目安はつぎのものとする。(2)評価はA、Bの上、Bの下、Cの四段階に区別して下す。

要と認められない。 に値する。提出原稿の書き直しは、技術上の箇所を除いて、必A:学界における現在の研究水準に到達しており、本年報掲載

部分的な書き直しが必要である。審査員は書き直し箇所とそのBの上:内容的には本年報掲載に値する水準に到達しているが

理由を必ずあきらかにする。

にする。 電量は書き直し箇所と書き直しの理由を必ずあきらかある。審査員は書き直し箇所と書き直しの理由を必ずあきらかとにつき、編集委員会の指示に従って大幅な書き直しが必要でいるが、編集をして公表するにあたっては、論の構成、論証のしかたない。 ので:内容的には本年報掲載に値する水準に到達しているが、

審査員はその理由を必ず明らかにする。C:内容的にみて、本年報掲載に値する水準に到達していない。

連絡先:(当該年度公募論文担当編集委員の住所、氏名、電話、複写は、本年報刊行時まで審査員が保管する。頼書に記された期日までに下記連絡先に通知する。審査論文の頼書に記された期日までに下記連絡先に通知する。審査論文の

(4)当該論文掲載の最終審査は編集委員会でおこなう。 Fax 番号、E-mail アドレス)

### 社会思想史研究 No. 35 2011

# 四、投稿者への審査結果通知およびリライト要請

(2)原則として、審査員のいずれかによって、論文にCの評な場合にはリライトを要請する。(1)編集委員会は、投稿者に審査員の名を伏したうえで審査

価がなされた場合は、不採用となる。ただし、審査員の間で、

評価に懸隔がみられる場合、編集委員会は、査読委員会の議を

委員会は根拠を明らかにする。

経たうえで、採否を決定する。そのさい、必要があれば、

査読

(3)不採用の場合も、投稿者は当該論文を修正のうえ再度投

稿することができる。

五

### 編集委員会は、リラ

論文の採否を最終決定するとともに、幹事会に報告する。編集委員会は、リライトの結果を審査報告にてらして検討し、

### 執 筆 要 領

- 現代仮名遣い、常用漢字を使用
- 2 接続詞、 避ける。 副詞の類の漢字語はなるべく仮名書きとし、当て字は
- 例) 故に→ゆえに 所謂→いわゆる 然るに→しかるに
- 引用文は「 」で括る。引用文中にさらに引用のある場合は 段落全体を一字下げとし、括弧は用いない。その場合、一行目 どで括る。ただし、長文の引用に際しては、前後を一行空けて 二重の鍵括弧 』で括る。欧文を使用する時は" はさらに一字下げとする。 なな

3

- 数字は次の要領にて表記する。
- [1] 一般の数(基数詞の類)については十(トンボ)を入れず四 れる。「三桁区切」の読点は不要 桁目までは和数字を並べる。万・億・兆については単位語を入
- (例) 一億八三六万二〇〇〇円 二四万二六三人
- [2] 千万、百万、千、百の位できりのよい場合はそれぞれの単位 語を使用。
- 六千万年 六百年
- 3 を使用しない。 暦年については和暦に十(トンボ)を使用し、西暦はトンボ

- 例 一九六五(昭和四十)年
- [4]年齢と月日はトンボを使用する。 十一月十八日で三十一歳になる
- [5]数字の幅は最後に単位語を付す。
- 例 三四〇—四八〇円 一九六〇—六五年
- [6] 分数・小数の表記。
- 三分の一 一二分の五
- [7] 紀元前・後の表記。
- [8] 世紀などの序数詞は十(トンボ)を使用する。 例) 前二二—後三二年

(例) 十九世紀 二十一世紀 ルイ十四世

## ■翻訳上の記号の置換

おおよそ、次の様な要領にて置換する。

- [2] 原文イタリックの箇所は、書名・作品名・紙誌名の場合『 [1] 原文中の引用符 の引用符は『 』あるいは〈 〉にして統一的に処理。 等は「」 に。引用符中
- [3] 原文イタリックの箇所が強調ないし概念表現である場合、 点を付す。 傍

で括る。

[4] 原文イタリックの箇所が、単に原文に対する外国語であるが

仮名でルビ表記をする。 仮名でルビ表記をする。

の補足・注記など)はそのまま [ ] に。 ] (原著者が引用したものに対する原著者

**[6]訳者による訳註などの補足は〔 〕で括る。** 

[7] 原文の ( ) はそのまま (

敢えて多用する場合は、そのむね説明することが望ましい。 意識的な判断によって、原文にはない「 」( )などを[8]意味の纏まりなどを表現する上で頗る効果的である、などの

# こと。。 稿末に配列する注にはそれぞれ(1)、(2) …と表記する

- (例) 「 」(1) 『 』(2) この問題についてはす
- 注の内、引用文献は次の要領で表記する。参考文献についてもでに多くの分析がある (3)。

2

- (参考文献の配列の基本は、和文の場合は五十音順に、欧文の同様に表記。
- 論文名、(論文の場合は所収書名も)、雑誌名(号数も)、発① 表記する情報は、著者名、(ある場合は編者名)、書名/場合はローマ字アルファベット順とする)。
- 文名は「 」で括る。

行所或いは発行者名、

刊行年。

「和書の場合」「和書の場合」「和書の場合」「和書の場合」「本記でする。「おいまたはアンダーラインを付し、プリントアウトした原「な文献の場合、雑誌を含めた書物名はイタリック体で

### 注

IJ

ストも原稿枚数に含む

参考文献リストは必ずしも必要ではない。なお、注と参考文献本文以外の補足データについては、注、参考文献の順とする。

ること。また、節の見出しを「はじめに」や「おわりに」等と

する場合には、数字は不用とする。

2

1

本文中に節を設ける場合は、一 二 三……とし、さらに項を

2 3……とする。それ以上の細分は避け

立てる場合は、1

1

引用カッコのすぐ後に、文章注の場合には句読点の前に入力すずに、英数半角で普通の入力でおこなう。また引用の場合にはを纏めて番号順に配列する。注番号はワープロソフトを使用せ注は、本文の該当箇所に(1)(2)(3)…と記し、稿末に注

(例

丸山眞男「超国家主義の論理と心理」『世界』五月号、岩波二年、一二二―五頁。

治の思想と行動』、未來社、一九六四年。
丸山眞男「超国家主義の論理と心理」、同『増補版 現代政

一九四六年

名、刊行年。 名、刊行年。

[和訳書の場合]

例

に可手。 に可手。 に可手。 に工一ル・ブルデュー、ジャン=クロード・パスロン、ジャン=クロード・シャンボルドン『社会学者のメチエ――認識 がエール・ブルデュー、ジャン=クロード・パスロン、ジャ が出』、石井洋二郎訳、藤原書店、一九九一年、、五六七頁。 の前提条件』、田原音和・水島和則訳、藤原書店、一九 が出り、藤原書店、一九九一年、五六七頁。 の前提条件』、田原音和・水島和則訳、藤原書店、一九 の前提条件』、田原音和・水島和則訳、藤原書店、一九 に可手。

「外国語文献」

和書同様に著者名、(ある場合は編者名)、書名/ 論文名、(論以下の例を参照。なお、, . : などの前にはスペースを空けず以下の例を参照。なお、, . : などの前にはスペースを空けずまわないが、論文内での統一をはかること。おおよその基準はまわないが、論文内での統一をはかること。おおよその基準はまわないが、論文内での統一を記してかる場合に著者名、(論の場合は、)

刊行年、引用ページを表記する。文の場合は所収書名も)、雑誌名(号数も)、発行地、出版社、

ラインを付す(印刷時イタリック体表記)。書名・雑誌名の部分はイタリック体で入力、あるいはアンダー

例)

Bobbio, Norberto, Gramsci and the concept of civil society, in Chantal Mouffe, ed., *Gramsci and Marxist Theory*, London: Routledge 1979, p. 30.

Wittig, Monique, "The Mark of Gender," Feminist Issues, Vol. 5, No. 2, Fall 1985, p. 4.

Hobson, Barbara (1996): Frauenbewegung für Staatsrechte. In: Feministische Studien, 14. Jg., 2, S. 18.

Habermas, Jürgen, Grenzen des Neohistorismus, in: ders., Die nachholende Revolution,Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1990, S. 149.

(以上)

# 社会思想史学会研究奨励賞規定

## 目的および名称 社会思想史学会は、『社会思想史研究』に掲載を認められ

受賞資格者 想史学会研究奨励賞」を授与する。 その業績を顕彰し、さらなる研究を奨励するために、「社会思 た公募論文のうち、特に優れた論文を執筆した研究者に対して、 論文掲載時点で修士号取得後十五年未満の会員に限る。

### 匹 賞の授与および公表

- 受賞者には賞状と副賞(三万円)を授与する。
- 2 社会思想史学会全国大会総会で受賞者の表彰をおこなう。 受賞論文については『社会思想史研究』にその旨を明記す

### る。

3

### 五 附則

1 本規定は、『社会思想史研究』第三五号(二〇一一年刊行

2 本規定の改正は、幹事会の議を経て、総会の承認を得るも 予定)から施行される。

のとする。

Ξ

選考方法

1 受賞者は年報編集委員会の審議に基づき、幹事会で決定さ

2

受賞は一回限りとする。

もちの研究者各位の広範なご参加を期待します。 前提とした横断組織としての思想史研究者のあつまりであり、思想史の社会的性格 さらに効果をあげうるであろうことを容易に想像されます。 て有利であったと考えられますし、今後もこの接近方法を持続すべきであると考え てきました。このことは社会思想史という多面的な研究対象に接近するのに、かえっ 分野で訓練をうけ、そこに所属しながら、それぞれの側面から社会思想史を研究し 比較的あたらしいことであり、したがって社会思想史研究者たちは、既成の各学問 るものがあつまり、社会思想史学会をつくることになりました。 への関心を核としたインターディシプリナリなものであります。思想史的関心をお 私たちが意図しているあたらしい学会は、このような意味で既成諸学会の存在を しかしながら反面では、それらの多様な接近に意見交流の場が与えられるならば 社会思想史が学界で市民権をえるようになったのは、国内はもとより国際的にも このたび、さまざまな研究領域において、思想史の社会的性格に関心をもってい 社会思想史学会の創立にあたって (一九七六年)

らの を落とさざるを得なかったことであ を踏まえた叙述が出来ていない論文 また学術論文にとって必須の研究史 からはずさざるを得なかったこと、 様式規定を無視し 謝したい。 三・一一の東日本大震災の被災者か 確になったと考えてい により学会誌としての性格が 残念なのは、 本、 この理 シリュ 子号は、 原稿も含まれ 書 ] 生由から、 ムとなった。 一七本で、 形 論 てい た原稿を審査対象 式 文四本、 的 応募論文の採択 二五六ペ な字 . る。 . る。 書評の 数制 寄稿に感 書評には ージ 層明 充実 限

> 設定された課題は 液残され ような そこで何 研 が が明ら が重 までの か ね 6 る 1/1 研

武 田晴· 研究史と Ļ は、

### 社会思想史研究 No.35

2011年9月30日 発行

社会思想史学会 集 代表幹事 崎山政毅

(事務局) 〒 603-8577 京都市北区等持院北町 56-1 立命館大学文学部 崎山政毅研究室内 tel/fax: 075-466-3293

http://wwwsoc.nii.ac.jp/shst/index.html

発行者 藤原良雄 発行所 藤原書店

〒 162-0041 東京都新宿区早稲田鶴巻町 523 電話 (03) 5272-0301 振替 00160-4-17013 印刷・製本 モリモト印刷

ISBN978-4-89434-819-6

ような などの の緊張関係がないと考えるの と宣言する研究課題でも、 ば論文の問題設定に際して目にする ような開拓的な研究であれ、 行くことは、 に不勉強を告白しているのにすぎな いなければならない。 史とどのような緊張 問題を研究者は常に意識 『研究史上の空白を埋める 先ずあり得ない く関係にある 無人の 荒 l 0)

である。 する自分

された研究課題に対して、それまで

どのような研究分野でも、

のように指摘している。

日本経済史研究者の

武

田

晴

人

は

次

思想史研究におい

、ても、

承的 だ対対

二六一ページ)

日本経済史

6

(石井寛治

原朗

東京大学出

版会、二〇一〇 日本経済史研

数が少なくなった。

批判的であれ、 0 仕事の 編集主任 位置 先行 0 明 太 業績 田 示は必須

## タールヨーロッパ中世ものづくし \_\_\_メガネから

パの中世。美しいカラー図版とウィットのきいた文章で たどるモノの文化史。 日常生活に身近なさまざまな事物が発明されたヨーロ キアーラ・フルゴーニ/高橋友子訳 解説 = 大黒俊| 四六判 定価3255円

# の画家と社会フランス古典主義時代

的表象の変化をアカデミー設置に着目し、詳細に跡づけ 絵師から天与の才能を持つ芸術家へ、画像制作者の社会 ナタリー・エニック/佐野泰雄 訳 た芸術社会学の労作。 A5判定価7980円

## コモンズの地球史 の共有論に向けて

起っており、新たなコモンズ論が求められている。 いまグローバル化した世界で環境問題をめぐって紛争が 四六判 定価3360円

ああ、ヨーロッパ

四六判 定価3045円

### [定価は消費税5%込み]

ユルゲン・コッカ/松葉正文、山井敏章訳 四六判 定価2520円

し独裁制

ダやローティ、ドゥウォーキンらの知的肖像を描く論集。

国境を越える熟議の民主主義の理論を構想。

加えてデリ

ユルゲン・ハーバーマス/三島憲一、鈴木 直、大貫敦子訳

抗の歴史をたどり、市民社会の本質を明晰に論じる。 ナチス・東ドイツという二つの独裁制と市民社会との対

**果條榮喜著** 

菊判・四〇〇頁・八九二五円

の政治思想の特質

実践そしてその現代的意義新しい体制原理の構築と

〒101-8002 東京都千代田区一ツ橋2-5-5 http://www.iwanami.co.jp/

ルドルフ・ヒルファディング

| 菊判・四二〇頁・六七二〇円

芸術の至高性 野内 聡・安井正寛訳-

による美的経験アドルノとデリダ

クリストフ・メンケ著、柿木伸之・胡屋武志・田中

均

帝国主義の経済的説明への一つの寄与

委員会編、小林 勝訳 ローザ・ル

クセンブルク著、『ローザ・ルクセンブルク選集』編集

A5判·二〇八頁·三九九〇円

資本蓄積論[第1分冊:第一篇 再生産の

簡 題

美的思考の系譜

美的思考の政治性がイツ近代における

水田恭平著

- 菊判・三二四頁・六三〇〇円

— A 5 判・二二〇頁・三三六〇円

ドイツ・ロマン主義美学― 出中 ち 著――菊判・二四〇頁・四六二〇円

「における芸術と共同体」フリードリヒ・シュレーゲル

互性循環世界像の成立

移動する理論――ルカーチの思想 西角純志著 - A5変・二二八頁・三一五〇円

ジョン・ロックとアメリカ先住民 A5判·二二八頁·三九九〇円 植民地支配と

御茶の水書房

全思想環系の 〒113-0033 東京都文京区本郷5-30-20 電話03(5684)0751 ホームページ http://www.ochanomizushobo.co.jp/ (表示価格は税込)

現代資本主義論がら

## 〈近代社会思想コレクション〉 年1~2回配本四六判・上製

●好評発売中

Ξ

川名雄一郎・山本圭一郎 訳 3990円

利主義』など4作品を収録する。自由主義の意味を再考するた めの 1 冊。 経済学者、哲学者ミルの『セジウィックの論説』、『ベンサム』、『功

ホッブズ 市民論

メーザー

郷土愛の夢

本田裕志 訳 4095円

肥前榮一他 訳 3885円

田中秀夫・津田耕一 3990円訳

ヒューム

政治論集

田中秀夫 訳

3005円

ハチスン

道徳哲学序説

菊判上製・464頁・6090円

田中秀夫 大

蒙と社

〒606-8315 京都市左京区吉田近衛町69 京大吉田南構内〈価格は税込〉 TEL 075-761-6182 FAX 075-761-6190 http://www.kyoto-up.or.jp

### 国家学の再建 「ボランティア」の誕生と終焉 国家学の達成から二人の知的営為の核心に迫る。 6930円イェリネクとウェーバー 政治指導における責任とは。ドイツ

笑の狭間で――。参加型市民社会を問いなおす。 (仁平典宏著 〈贈与のパラドックス〉の知識社会学 6930円 善意と冷

誰が科学技術について考えるのか 技術のあり方をめぐる専門家と市民の対話の試み。3780円小林傳司著「コンセンサス会議という実験」社会のなかの科学

問いは、近代西洋において、その視座を空間的把握から時間的把握

へと転換した。個々の背景と文脈への理解を重視する「伝記的思想

人間社会をふさわしく形づくる文明とは何か?今なお普遍的なこの

文明観の変容

史」による練達の論集

## ヒューム 道徳・政治・文学論集 [完訳版] 科学アカデミーと「有用な科学」 自我の源泉

ら道徳哲学・批評を含むヒュームの思想の集大成。8400円田中敏弘訳 ヒューム生誕三〇〇年。政治・経済・社会思想か

啓蒙の運命 隠岐さや香著 フォントネルの夢からコンドルセのユートピア へ<br />
科学史・社会史・思想史を横断する力作。

ともに、その未来を洞察した白熱の共同論集。
7980円啓蒙の終焉か、深化か。啓蒙の多面性・複数性に光をあてると

牧野雅彦著

冨永茂樹編

7770円

TEL052(781)5353/FAX052(781)0697 http://www.unp.or.jp

真価を救出するテイラーの主著、待望の邦訳。 9975円近代的アイデンティティの形成 「善」の存在論――。近代の

下川潔/桜井徹/田中智彦訳チャールズ・テイラー著

### 歴史の不穏 樹本健 訳

日常生活という問題、近代、文化的実践、

【こぶしフォーラム23】

社会保障と福祉国家のゆくえ

2940E

ラベッツ博士の科学論

ポストノーマル・サイエンス 想的同時代性に焦点を当てた待望の書! ●三三六○円域研究に刻印されたコローアルな視座を批判する。近代日本と「西洋」との思「歴史的時間」をめぐる戸坂潤や今和次郎らの言説を軸に、従来の歴史・地

ジェローム・ラベッツ 著 御代川貴久夫 訳 学観を根底から問い直し、新たな科学との向き合い方を提起。●二三一〇円確実性が増幅し、差別や破壊の原因にさえなっている。この状況に、従来の科環境問題、生命操作、ナノテクなど、いま科学がかかわる世界は、危険性と不

【こぶしフォーラム22】

【こぶし文庫51】

量子論研究から量子力学批判/日本における物理学の自立/日本の物理もくじ/物理学史への道/近代物理学の思想的背景/アインシュタインの 〒113-0021 東京都文京区本駒込3-4-1-101 〈価格稅込〉 TEL 03-3823-0524 FAX 03-3823-0527 http://www.kobushi-shobo.co.jp

物理学史への道 の道

湯川門下の著者による|九六|~九六年までの科学論文集成

上巻(|九五二―|九五三)発売中。下巻(|九五三―|九五八)は近刊。 学徒辻哲夫が読み、「異様な衝動」を覚えて黒田宛に手紙を書き送る。それ二四歳で書き上げた黒田の処女作『ヘーゲルとマルクス』を京都大学の物理 を期に二人は理論的切磋琢磨の紙上対話を続けた稀有の歴史的記録。 上巻には辻宛六二通、黒田宛六一通の全文を収録。 ·辻哲夫往復書簡 ●三七八〇円

黒田寛一

学研究の先達/科学技術と文明

弊社まで直接お申し込み下さい。

五八八〇円 九四五〇円 六五||〇円 七三四五円 七二四五円

九六六〇円 八一九〇円

★全巻一括購入特典 セット価格68,000円

農林業論

マルクス主義の理論的研究Ⅱ マルクス主義の理論的研究Ⅰ

福本和夫著作集 全十巻 堂々完結

彩なテーマから公共性の本質に迫る刺激的論集。 公共性の政治理論 との現状と課題、制度構想をトータルに論じる。 齋藤純一・宮本太郎・近藤康史 編●理念と歴史、各政策分野ご 齋藤純一 編●自由・平等・民主制・市場・マスメディアなど、多

国際政治哲学

に考えるための理論と概念装置を網羅した決定版。3360円 小田川大典・五野井郁夫・高橋良輔 編●国際問題を政治哲学的

平 論

三七八〇円

中野剛志 編●経済政策のオルタナティヴ・ヴィジョン 危機の 成長なき時代の「国家」を構想する とは何か。人類の生存の原理としての平等を探究。2730円 寺嶋秀明 著●霊長類と人における社会と平等性の進化(平等)

完全な人間を目指さなくてもよい理由 時代の国家ヴィジョンを気鋭の論客たちが提言。 2730円 ンハンスメントの倫理 人間の本性と倫理の探究。1890円 マイケル・サンデル 著〉林芳紀・伊吹友秀 訳●遺伝子操作とT

の直面する社会問題と政策の現状を包括的に解説。2940円 久本憲夫 著●失業・貧困から年金・医療・介護・少子化まで、日本 日本の社会政策

第八巻 第七巻 第六巻 第五巻 第四巻 第三巻

獄中思索 私の辞書論 カラクリ技術史 捕鯨史

中国思想の位相論 葛飾北斎論 初期文化史研究

日本ルネッサンス史論

自主性・人間性の回復をめざして

五八八〇円 〇二九〇円 五四六〇円

ナカニシヤ出版

〒606-8161 京都市左京区一乗寺木ノ本町15 TEL 075-723-0111 FAX 075-723-0095 http://www.nakanishiya.co.jp/ 〔稅込価格〕

3360E

# 日本公共政策学会学会賞(著作賞)受賞

## 貧困の放置は罪なのか 伊藤恭彦著

大竹弘二

正戦と内戦

の国際秩序思想カール・シュミット

四八三〇円

世界の貧困と暴力廃絶への最小の倫理とは。 **―グローバルな正義とコスモポリタニズム** 国境を越える正義 本体3360円

グローバル政治理論 土佐弘之編

ヴァまで、オルタナティブを目指すために。 **ブックガイドシリーズ 基本の3冊** カーからヴァンダナ・シ 本体1890円

戦略を、その最深部において構築する。 **ーフーコーから現在性の哲学へ** 現代的権力に即応する抵抗の 本体2520円

新自由主義と権力

## 柱本元彦訳 水嶋一憲監修 C・マラッツィ著

ーディズムの労働を言語行為論から析出する。本体2625円 **―ニューエコノミーのサイクルと危機** 金融経済とポストフォ

西南アジアの砂漠文化

同地域の生活規範・文化の知られざる諸相。

**-生業のエートスから争乱の現在へ** 現在まで紛争のたえない

〒612-8447 京都市伏見区竹田西内畑町 9

本体9450円

ジャン・ジュネ著 鵜飼哲/海老坂武訳

恋する虜

パレスチナ、その土地と人々を見据え、

夥しい死者を出した孤

本体7350円

独で絶望的な闘争の記録。待望の復刊。

### TEL 075-603-1344 http://www.jimbunshoin.co.jp/

松本三之介

徳川期儒学から東亜協同体論まで

江戸期儒学から「帝国」日本の東亜協同体論まで、日中関係の精緻

三六七五円

佐藤嘉幸著

FAX 075-603-1814

### 民主主義は、い 国民的課題である〈他者理解〉の問題を照射した画期的思想史。 な思想史研究の成果に立って、グローバル時代の現在なお、日本の

J=L・ナンシー、J・ランシエール、K・ロス、S・ジジェク 不可能な問いへの8つの思想的介入 J・アガンベン、A・バディウ、D・ベンサイード、W・ブラウン いま? 二六二五円

# 功利的理性批判

民主主義という冷戦の終結およびグローバリゼーションの発展以

降、急速に規定の難しくなった政治的概念をめぐる根源的考察。

河村一郎・澤里岳史・河合孝昭・太田悠介・平田周訳

民主主義・贈与・共同体

A・カイエ 藤岡俊博訳

と荒廃をもたらした。思想誌『MAUSS』主幹による宣言書。 利益を絶対視する経済モデルが全領野の思考を枯渇させ市場の覇権 二九四〇円

東京都千代田区神田神保町2-7

以文社

http://www.ibunsha.co.jp TEL03-6272-6536 FAX03-6272-6538

力作。政治的立場および時代を問わず常に呼び起こされるシュミ での思想を網羅し、その挫折とともに可能性を導き出した渾身の 二〇世紀政治哲学の巨人カール・シュミットの最初期から晩年ま

ットの思想の核には何があり、そして彼は何と闘い続けたのか?

### J·A·ホブスン 人 /間福祉の経済学 四一〇〇円

ニュー・リベラリズムの展開 姫野順 著

## ヒュ ムの哲学的政治学

イギリス経済学における方法論の展開 ダンカン・フォーブズ 著/田中秀夫 翻訳 六三〇〇円

演繹法と帰納法 只腰親和・佐々木憲介編 三一五〇円

貿易の嫉妬 イシュトファン・ホント 著/田中秀夫 監訳(六三〇〇円 国際競争と国民国家の歴史的展望

ピグーの倫理思想と厚生経済学

アダム・スミスの道徳哲学 福祉・正義・優生学 山崎聡著 五〇四〇円

福祉国家の効率と制御

公平な観察者

生越利昭・松本哲人訳

二九四〇円

図書 出版

理

欲求と秩序 ウェッブ夫妻の経済思想 18世紀フランス経済学の 江里口拓 著 四二〇〇円 展

ベヴァリッジの経済思想 米田昇平著 大野誠 小峯敦著 編 四 四七二五円 五五六五円 OO用

近代イギリスと公共圏

ケインズたちとの交流

〒606-8224 京都市左京区北白川京大農学部前 TEL 075-706-8818 FAX 075-706-8878 昭和堂 郵便振替 01060-5-9347 \*定価税込 http://www.kyoto-gakujutsu.co.jp/showado/

と歴史哲学をめぐる体系性、の四部構成。フ、体系構想の根拠づけと変遷、論理学にかんする体系性、法哲学フ、体系構想の根拠づけと変遷、論理学にかんする体系性、法哲学

四名の論者による、ヘーゲル哲学の再検討。体系の意味とモチー

税込価格二九四〇四

ゲル体系の見直し

(好評発売中)

マックス・シュティルナーとヘーゲル左

社

ゆく。

滝口清栄著

ヘーゲル左派の豊饒な哲学展開をシュティルナーを中心に見て

税込価格二四一

五.

加藤尚武/滝口清栄編 ーゲルの国家論

税込価格三

五〇円

ハイデガーの技術論

想

加藤尚武編

税込価格二

一〇〇円

倫理」論文の解釈問題

日本カント研究12 カントと日本の哲学

茨木竹二著

M・ヴェーバーの方法適用論も顧慮して

税込価格五

五〇円

日本カント協会編

実存思想論集器

思想としての仏教

実存思想協会編

税込価格二一〇〇円

税込価格二

〇 〇 円

〒270-2231 千葉県松戸市稔台2-58-2 TEL 047-366-8003 FAX 047-360-7301

\*価格は税抜

その筆鋒は重厚な思想とその見事な表現に充ちている。また他の人たちとの往還に ■明治・大正・昭和に及ぶ書簡来簡を収録し、日常生活の中での非戦論の展開など 片野真佐子編·解説

も、信仰をめぐる真摯な議論、教育観、天皇制観など貴重な資料ともなっている。

大杉栄の虐殺、二・二六や国連脱退等にも果敢に論及する。 シベリヤ出兵、徴兵制等を厳しく批判、足尾の鉱毒事件、売娼問題、朝鮮人問題 柏木義 的 日記 飯沼二郎・片野真佐子編・解説 A5判 572頁 5000円 ■日露戦争から日中戦争にいたるまで終始非戦・平和を唱え、韓国併合、対華政策、

## 柏木義円日記 補遺 付・柏木義円著述目録

の現実と対峙し、自己の思想をも厳しく検証する。 キハ歎ズ可シ…」。第一次大戦参戦期、天皇制国家の軍国主義・帝国主義の強化推進 ■「朝鮮ノ虐殺世界ノ注視スル処ナキモノ、如シ。我邦人ノ之ガ為ニ何ノ為ス処ナ 片野真佐子編·解説 A5判 348頁 3000円

# ラテンアメリカ銀と近世資本主義

ラテンアメリカ、ヨーロッパ史を包括する広大な論理体系として構築する。 北に流れ、そこで資本の蓄積を可能にした事実を広角的な視野から、また、スペイン、 ■植民地時代のラテンアメリカ銀が初期にはスペインを通して、後にはピレネー以 近藤仁之 A5判 208頁 2600円

# ヒトラーに抗した女たち。その比類なき勇気と良心の記録

あるが、その信念と勇気の人たち、彼女らの多くは命を落とした。――朝日新聞 き受ける、反体制派をかくまう、体制に批判的な夫を支えるなど、抗し方も多様で ■登場する女性は多彩。ヒトラーを公然と批判する記事を書く、情報の伝達役を引 M・シャート/田村万里・山本邦子訳 A5判 2500円

# 政治と宗教のはざまで、ホッブズ、アーレント、丸山真男、フッカー

考察/私の丸山真男体験/リチャード・フッカーの思想的出立、ほか ■政治における宗教の意味を問う――予定説と自然状態/政治と宗教についての 高野清弘 A5判 304頁 2000円

# 女性キリスト者と戦争

■戦時体制とキリスト教幼稚園:青山学院を中心に/戦時下のミッションスクール |政策の中の北京愛隣館/小泉郁子と「帝国のフェミニズム\_ |植村環:時代と説教/帝国意識の生成と展開:日本基督教婦人矯風会の場合/大 奥田暁子、加納実紀代、早川紀代、出岡学、ほか 四六判 300頁 2600円

> 叢書『アナール 1929 **§** 2010 <sup>(全5巻)</sup>

歴史の対象と方法

ル゠ロワ゠ラデュリ&ビュルギエール監修 誕生した『アナール』誌の画期的論文を時代別に精選。二十世紀の人文・社会科学全体に決定的影響を与えた仏で 浜名優美監訳

A5上製

予各七一四〇円

ミシュレフランス史 (全c巻) 9月完結

Tel: 077-529-0149 Fax: 077-529-2885

四六変上製 各三九九〇一四八三〇円至る全体像を理解できるよう構成した決定版。十九世紀最大の歴史家ミシュレの主著。誕生から十九世紀に 大野一道・立川孝一=監修

R・ボワイエ

金融資本主義の崩壊 する野心作! 公的統制に基づく新し い金融システムと成長モデルを構築 山田鋭夫・坂口明義・原田裕治=

(こうろしゃ) 〒 520-0016 大津市比叡平 3-36-21

[歴史・環境・文明] 二〇二 年夏号 vol.46学芸 総合 誌・季刊 二〇二 年夏号 vol.46

A5上製

四四八頁

五七七五円

/伊藤和明/吉岡斉 ほか 菊大判 **三七八〇円**享/青山佾/北原糸子/陣内秀信/橋本五郎/平朝彦石牟礼道子/川勝平太+東郷和彦+増田寛也/高成田 日本大震災 は、自らを問うことこの大震災を問うこと

|F | 162-004| 東京都新宿区早稲田鶴巻町 523 |TEL 03-5272-030| FAX 03-5272-0450 |URL http://www.fujiwara-shoten.co.jp/